







## Пракоглавный издается с января 1991 года по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента 2013 — 3

| Михаил Дьяченко<br><b>В пути</b>                                                                     | стр. 3  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Жизнь епархии                                                                                        | стр. 4  |
| Митрополит Калужский и Боровский<br>Климент<br>Проповедь в Прощеное<br>воскресенье<br>Тамара Анохина | стр. 8  |
| Доклад на годовом Епархиальном собрании клириков и мирян Калужской епархии                           | стр. 9  |
| Максим Картуесов<br>Преподобный Иоанн Лествечник                                                     | стр. 14 |
| Елена Метальникова<br><b>Когда на брата брат поднялся</b>                                            | стр. 16 |
| Олег Кизяев<br>Преосвященный<br>Герман (Вейнберг),<br>епископ Мосальский                             | стр. 20 |
| Михаил Дьяченко<br>Вот пост, который Я избрал                                                        | стр. 26 |
| Михаил Дьяченко<br>Афон. Впечатления и<br>воспоминания                                               | стр. 27 |
| Преподобный<br>Варсонофий Оптинский                                                                  | стр. 28 |
| Наталья Пестова<br><b>Сретенский бал</b>                                                             | стр. 34 |

#### Мнения статей авторов ΜΟΓΥΤ не совпадать с мнением редакции.

Адрес редакции:

248600, город Калуга, ул. Набережная, 4

тел. 56–27–00 (доб. 128)

Электронная почта: pravo-christ@eparhia-kaluga.ru

Православный христианин. Выпускается 9-12 номеров в год.

## В пути

Начало Великого поста... Освободиться от груза обид. Найти тех, кто справедливо или несправедливо обижается на тебя, и дать возможность ему простить. Самому простить того, кто тебя обидел.

Снова научиться пользоваться малым, чтобы мелочи не заслоняли «едино на потребу». Избавиться от всего, что дребезжит, скрежещет, царапает мысль.

Сосредоточиться на молитве. И особенно на церковной. И даже в первую очередь на церковной, соборной, общей. Влиться частью в ту реку, что течет вопреки законам физики не вниз, а — в зенит.

И не забыть про милостыню. И наконецто научиться отдавать не то, что не жалко, а то, что нужно. И не рассуждая, без сожалений.

Что-то еще?

Нет, пожалуй все — ничего лишнего, только необходимое.

В начале каждого поста мне все хочется найти то слово, что будет объединять пост и дорогу. Ведь «пост» — это стоять, ждать, терпеть. А по своей сути пост — это идти, двигаться, преодолевать. Это же только кажется, что как ни крути, праздник он сам наступит, хочешь ты или не хочешь. Это же не совсем правда. Придет только очередной день, отмеченный в календаре красным, праздничная радость может и не наступить. И смотришь вокруг — что это они все, что случилось-то? «Христос воскресе!» — отвечают. «Ну да, — думаешь, — Вот оно как». И все равно непонятно. Потому что радость Пасхи — это не право, это награда. За нее бороться надо, за ней надо идти.

Итак, ничего лишнего, только необходимое. Вперед!

#### Над номером работали:

М. А. Дьяченко, редактор; Анна Смирнова.

Отпечатано с оригинал-макета в типографии «ФЭСТПРИНТ». г. Калуга, ул. С.-Щедрина, 50а Печать офсетная. Формат 60х84 1/8 Печ. л. 4,0. Тираж 2000 экз. Заказ № Л1886 Регистрационное свидетельство № 526 от 26.12.1990





## Жизнь епархии

27 февраля в областной библиотеке им. Белинского г. Калуги прошла очередная встреча-лекторий «Россия в XX веке». Лекторий работает уже второй год по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента.

В работе лектория приняли участие протоиерей Андрей Безбородов, Е. В. Метальникова, О. А. Кизяев, студенты, преподаватели школ, библиотекари, слушатели богословской школы и все калужане, которые интересуются историей России и своей малой Родины. Встреча была посвящена новомученикам и исповедникам Калужской епархии.

Перед собравшимися выступили протоиерей Андрей Безборолов, члены комиссии по канонизации Калужской епархии. Обзор литературы по теме лектория подготовила сотрудник библиотеки Л. Г. Куля.

13 марта 2013 года руководитель Федерального агентства по печати и массовым коммуникациям М. В. Сеславинский и Председатель Издательского Совета Русской Православной Церквимитрополит Калужский и Боровский Климент открыли XVI книжную выставку-ярмарку «Книги России».

М. В. Сеславинский сообщил собравшимся, что в выставке участвует около 500 издательств, представлено около 100 тысяч наименований книг. Также он рассказал об основных мероприятиях программы выставки, в том числе о «Детском дне» 16 марта.

Митрополит Калужский и Боровский Климент напомнил о важных для нашей культуры датах, которые отмечаются в этом году: 1150-летие славянской письменности, 1025-летие Крещения Руси. «Эта выставка объединяет нас всех», — отметил митрополит Климент и под-

черкнул важность для нашей культуры и истории Дня православной книги, отмечающегося в день выхода первой на Руси печатной книги — «Апостола» диакона Ивана Федорова. Глава Издательского Совета кратко рассказал о выставках «Радость Слова», проводимых в регионах и пожелал помощи Божией и успехов участникам выставки, издателям и писателям.

В открытии выставки также приняли участие доктор геолого-минералогических наук, поэт, бард Александр Городницкий и доктор философских наук, лидер КПРФ Г. А. Зюганов.

После церемонии открытия митрополит Калужский и Боровский Климент осмотрел книжную экспозицию и ответил на вопросы журналистов.

14 марта в День православной книги телекомпания «Ника ТВ» совместно с Отде-



лом по информационной и издательской деятельности Калужской епархии провела прямой эфир программы «Главное» на тему «Духовной литературы в современном обществе».

В программе приняли участие настоятель московского храма Сошествия Святаго Духа на апостолов игумен Сергий (Рыбко), настоятель калужского храма Покрова Пресвятой Богородицы протоиерей Андрей Богомолов, сотрудники вышеупомянутого отдела, калужский краевед, член комиссии по канонизации Калужской епархии Елена Метальникова, работники ЦГДБ им. Гайдара и воспитанники Калужской Духовной семинарии.

Игумен Сергий Рыбко рассказал о своем миссионерском опыте и о том, какую роль в его служении играет книга, о том, как чтение духовной литературы формирует сознание и нравственность чело-

века. Участники программы рассказали 0 совместных проектах Церкви и калужских библиотек, в частности о проводимой в ЦГДБ им. Гайдара программе «Школа духовности», о лектории и Центре православной культуры, в этот день открывшемся В Областной Научной библиотеке им. Белинского. Отвечая на вопрос одного из зрителей редактор журнала "Православный христианин" рассказал о выпускаемых в Калужской епархии периодических изданиях.

15 марта в рамках празднования Дня православной книги в Калужской специальной библиотеке для слепых им. Н. Островского состоялась встреча секретаря Комиссии по культуре Калужской епархии иерея Сергия Третьякова с сотрудниками и читателями.

Мероприятие началось с приветственных слов директора библиотеки, Марии Павловны Коноваловой которая выразила в адрес Калужской епархии самые теплые слова благодарности за активное взаимодействие и духовную поддержку.

Священник посвятил свою беседу православной книге, а также ответил на вопросы аудитории о христианском образе жизни, православных праздниках и постах, о православной культуре и традициях. Секретарь Комиссии культуре поблагодарил руководство и сотрудников специальной библиотеки для слепых за самоотверженный труд ради блага ближних, которые особенно нуждаются в поддержке. В заключение М.П. Коновалова вручила экземпляр книги о Казанской иконе Божией Матери, изготовленный силами сотрудников с использованием шрифта Бройля. А отец Сергий библиотеки передал ДЛЯ несколько экземпляров изданий Калужской епархии.





16 марта Управляющий Калужской епархией Высокопреосвященнейший митрополит Климент совершил чин Великого освящения храма и первую Божественную литургию в восстановленном храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы в селе Перемышль Калужской области.

За богослужением владыке сослужили игумен Мефодий (Пронькин) — заведующий канцелярией епархиального управления, протоиерей Алексей Пелевин — руководитель отдела по взаимодействию благочиний и приходов, протоиерей Сергий Янин — благочинный округа, иерей Кирилл Хланта, иерей Дионисий Добров — настоятель храма, протодиакон

Сергий Комаров — руководитель епархиальной пресс-службы и другие священнослужители.

На богослужении молились Председатель Законодательного собрания Калужской области В.С. Бабурин, министр сельского хозяйства Калужской области Л.С. Громов, министр культуры Калужской области А.И. Типаков, представители администрации села и района, ктиторы и многочисленные верующие.

Перед началом освящения митрополит Климент произнес краткое слово, рассказав, какие священнодействия совершаются во время чина освящения храма, и призвал всех усердно молится о благопо-

спешном совершении начинаемого делания. Главный придел храма был освящен в честь Рождества Пресвятой Богородицы. Также во время богослужения были освящены антиминсы. После чина освящения в храме была совершена первая литургия.

По окончании богослужемитрополит Климент ния произнес архипастырское слово. Владыка тепло приветствовал всех потрудившихся над восстановлением святыни. Особые слова благодарности прозвучали в адрес главного попечителя храма Леонида Сергеевича Громова, который был удостоен Архиерейской грамоты первой степени. Также почетными грамотами были отмечены благотворители и строители, которые внесли посильный вклад в дело восстановления храма.

Затем митрополит Климент в сопровождении высоких гостей осмотрел здание церковно-приходского дома, где будет располагаться воскресная школа и дом священника.

17 марта в неделю сыропустную (Прощеное воскресенье) вечером Управляющий Калужской епархией Высокопреосвященнейший митрополит Климент совершил вечерню с чином прощения в Свято-Троицком кафедральном соборе.

Владыке митрополиту сослужили клирики собора и городское духовенство. После пения Великого прокимна священнослужители по традиции переоблачились в постовые облачения темных тонов, что символизирует начало Великого поста. Затем митрополит Климент совершил чтение молитвы преподобного Ефрема Сирина с великими поклонами. Сразу после отпуста вечерни Владыка прочел молитвы на начало Великого поста и благословил верующих на прохождение Великой Четыредесятницы. Затем архипастырь произнес проповедь.



4

Напутствуя свою паству, Владыка отметил важность сегодняшнего дня, так как только с чистым сердцем можно служить Господу и делать дела милосердия и любви. Мало попросить прощения в этот день, важно также и простить всех обидчиков. Владыка наших привел примеры из Евангелия, когда люди, обличенные властью, имеющие уважение и украшенные добродетелями, не получили у Господа оправдания, потому что не имели любви к ближним, не прощали согрешающим, а сами превозносились в порыве гордости и тщеславия. Владыка рассказал о старой традиции в благочестивых семьях просить прощения друг у друга перед сном, что заставляло с любовью и уважением относиться и детей к родителям и наоборот. Митрополит отметил, что от того, прощаем ли мы согрешения ближних наших или нет, зависят не только наши личные отношения, но и вообще атмосфера в коллективе. В заключение Владыка призвал всех еще раз с вниманием обратиться к своей духовной жизни, созидать в себе чистое сердце, укрепляться в молитве, возрастать в добродетелях, избавляться от грехов и страстей, чтобы с радостью встретить спасительный день Воскресения Христа.

Затем начался чин прощения, во время которого высокопреосвященнейший Владыка испросил прощения у духовенства и паствы. На чине прощения присутствовали викарий епархии епископ Людиновский Никита, а также священнослужители и миряне, которые испросили у своего архипастыря и друг у друга прощения.

17 марта по окончании Божественной литургии в сквере у стен храма в честь Рождества Богородицы (Никитского) г. Калуги прошло празднование масленицы. Праздник на улице — это прекрасная возможность

выйти из своих квартир, пообщаться с друзьями, постараться понять другого, с кемто примириться, чтобы вступить в дни поста с чистой душой и чистой совестью.

Настоятель храма протоиерей Алексей Пелевин поздравил всех прихожан и гостей с праздником, и рассказал о том, что масленица с ее русским гостеприимством, православными традициями дает нам возможность потрудиться в деятельном милосердии, и сегодня все вместе мы можем сделать празднование масленицы действительно христианским, а общая трапеза с блинами и горячим чаем поможет нам смягчить и примирить свои сердца.

Далее прихожан и гостей праздника порадовали выступлением дети воскресной школы храма. Своим задором они смогли вовлечь всех в игры и конкурсы, все вместе водили хоровод.

Исполнением казачьих песен ансамбль под руководством Андрея Бегуна смог подарить всем присутствующим радость праздника.

Для гостей была организована беспроигрышная лотерея: все получили веселые и оригинальные призы. Без подарка не остался никто!

Праздник, организовантружениками храма духовно приблизить мирян к православным обычаям и традициям: ведь последнее воскресенье перед Великим постом именуется прощеным! Прихожане и гости праздника имели возможность произносить главную просьбу ЭТОГО «Простите меня, грешного». И пусть для некоторых это было непривычно, но после этого на душе делалось легко. Ведь начинается Великий пост — время покаяния, воздержания и усиленной молитвы.







Митрополит Калужский и Боровский Климент

## Проповедь в Прощеное воскресенье

Завтра начало Великого поа сегодня Прощёное воскресенье. Церковь призывает примириться со всеми. В предыдущие недели она готовила нас к этому, пробуждая в нашей душе смирение, стремление к очищению и духовному возрастанию, показала всепрощающую любовь Бога Отца в притче о блудном сыне. И вот, наконец, мы должны совершить это сами, очистить сердце, наполнить его любовью, примириться с ближними и приступить к великопостному деланию.

Великий пост готовит нас к соучастию в событии, равному по величию и важности которому не было и не будет в истории человечества — Воскресению Христову! Бог, ставший человеком для спасения каждого из нас, побеждает смерть. Это поистине величайшее торжество вселенной, в котором участвует весь тварный мир! В светлый праздник Пасхи мы имеем спасительную возможность принять участие в Его Воскресении, приобщиться Его спасительной победе над смертью и силами ада.

Но подойти к источнику святости и правды, прикоснуться к самой сути чистоты и добра можно лишь с должным распо-

ложением сердца. Подготовка к этой великой встрече с Богом должна быть всесторонней.

Что же главное в этой подготовке? Церковь отвечает нам: «Постимся телесно, постимся и духовно». Воздержание от некоторых видов пищи должно соединяться и с воздержанием душевных сил и потребностей. Пост в пище это лишь инструмент воспитания воли и чувств человека.

А с чего же надо начинать пост? С примирения, с обретения мира в своей душе. Вот что говорит нам Христос в нынешнем воскресном Евангелии: «Если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших» (Мф. 6, 14–15).

Прощение — самое важное условие прохождения поста! Пока мы не простим ближних, мы не готовы к встрече с Богом, не можем войти в Царство Небесное. Даже частые исповеди и посещения храма не приблизят нас к Богу, пока в сердце своем храним зло и неприязнь к ближнему, пока нас не простит нас тот, кого мы обиде-

ли. Господь наставляет: «Если ты принесешь дар твой к жертвеннику и там вспомнишь, что брат твой имеет что-нибудь против тебя, оставь там дар твой пред жертвенником, и пойди прежде примирись с братом твоим, и тогда приди и принеси дар твой» (Мф. 5, 23–24).

Наша жизнь на земле это школа для вечности. Что мы здесь приобретаем, то входит с нами в нашу будущую жизнь. Хотим мы того или нет, но после земной жизни, представ пред Богом, мы увидим наши дела, услышим наши слова и мысли сказанные в адрес тех, с кем вместе жили, работали или были знакомы. С каким же грузом на душе мы встретимся лицом к лицу с теми, кого обидели? Как с такой ношей осмелимся подойти к Господу, стремясь в Его обители?

Поэтому Великий пост предваряется Прощеным воскресеньем. В этот день все православные испрашивают друг у друга прощения и стараются сами простить грехи, совершенные другими против них. Прошу и я у вас, дорогие читатели, прощения: «Простите меня, Христа ради, в чем согрешил против вас».



Тамара Анохина

# О деятельности Координационного совета по духовно-нравственному воспитанию детей и молодежи при Правительстве Калужской области

Доклад был прочитан на состоявшемся 1 марта в Калуге Епархиальном собрании клириков и мирян Калужской епархии.

Ваше Высокопреосвященство, многоуважаемый владыка Климент!

Ваше Преосвященство, многоуважаемый владыка Никита!

Всечестные отцы! Братья и сестры!

Благодарю за предоставленную возможность рассказать о работе Координационного совета по духовно-нравственному воспитанию и развитию детей и

молодежи при Правительстве Калужской области. Однако прежде напомню участникам высокого собрания, что президент нашей страны, принявший участие в Архиерейском Соборе 2013 года, подчеркнул, что Русская Православная Церковь во все времена и эпохи была со своим народом, делила с ним все беды и радости, поддерживала его и вдохновляла, скрепляла нравственный каркас общественной жизни, да и всей

нашей национальной государственности. Владимир Владимирович Путин четко обозначил то, что ожидает государство от Церкви. «Мы рассчитываем на продолжение многогранного партнёрства с Русской Православной Церковыю. Будем вместе работать в деле укрепления согласия в нашем обществе, в укреплении его нравственного стержня».

Этим ожиданиям полностью соответствует калужская



модель церковно-государственного соработничества в современных условиях. Аргументация такой оценки раскрывается в публикации главного редактора информационно-аналитической службы «Русская народная линия» Анатолия Дмитриевича Степанова после его двухдневного участия в работе XV Богородично-Рождественских образовательных чтений. В калужской модели особое место занимает Координационный совет по духовно-нравственному воспитанию детей и молодежи при Правительстве Калужской области. Создан Совет постановлением правительства за  $N^{\circ}$  222 от 13 апреля 2011 г. Обновлен Совет постановлением правительства  $N^{\circ}$  641 от 19 декабря 2012 г. Целью создания Совета является формирование у детей и молодежи Калужской области духовно-нравственных, культурно-просветительских и интеллектуальных ценностей. Такие советы работают не во всех субъектах Российской Федерации. Так что появление нового регионального органа 2011 году стало прямым свидетельством добрых деловых отношений между Церковью и региональной государственной властью. Этим Калужская область существенно выделяется среди других субъектов Российской Федерации. О том, что в нашем регионе материальное и духовное неразрывно связано, говорил Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, обращаясь к губернатору Анатолию Дмитриевичу Артамонову на патриаршей службе 2 июля 2012 г. в Успенском соборе Кремля в день памяти св. Иова. Эта же особенность была отмечена в октябре 2012 г. в речи Его Святейшества во время визита в Малоярославец, приуроченного к 200-летию Малоярославецкого сражения в Отечественной войне 1812 года. Поэтому закономерно, что к калужскому опыту церковно-государственного соработничества в

таком важном деле, как расширение преподавания основ православной культуры большой интерес проявляют другие регионы, в частности, Калининградская область, из которой у нас стажировалась большая группа руководителей школ и педагогов. Наш опыт привлек внимание и участников секции «Преподавание православной культуры в современной школе: состояние, проблемы, перспективы», проходившей в рамках XXI Международных Рообразовательждественских ных чтений.

Однако справедливо будет добавить, что Калужская область как субъект Федерации может многое, но не всё. Поэтому все мы, представляющие в Координационном совете интересы Калужской епархии, зная, что истинно духовный путь приводит к Богу через смирение, берем пример со Спасителя нашего, который говорил: «Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам Вашим» (Мф. 11:20).

Со дня основания Совета прошло четыре заседания. Рассмотрено 12 вопросов. По их повестке легко выделить два центральных вопроса: пред-«Основы православной культуры» и взаимодействие Церкви и глав муниципальных органов власти. Обращаю внимание, что не только взаимодействие с учителями, директорами, а с первыми лицами муниципальной власти. Почему? Потому что в области кардинально изменилась ситуация с преподаванием основ православной культуры с того момента, когда губернатор Анатолий Дмитриевич Артамонов на основе обращения к нему родителей публично высказал свою позицию о необходимости широко вводить этот предмет, поясняя, что такова потребность времени. И это поручение теперь выполняется, в первую очередь, через глав администраций. Уместно будет напо-

что широкомасштабмнить, форум ный «Духовно-нравственное воспитание детей и молодежи Калужской области», участники которого посчитали целесообразным создать Координационный совет при Правительстве Калужской области, подготовили и провели депутаты Законодательного Собрания задолго до того, как в региональной системе образовании стали основательно заниматься этим вопросом. Именно создание специального органа при правительстве области стало хорошим подспорьем священнослужителям, которые на местах давно радеют за приобщение детей в школах и детских садах к духовным И нравственным ценностям православия.

Предлагаю разобраться в том, почему на протяжении двух лет на повестке заседания нового регионального органа остаются два центральных вопроса.

Во-первых, потому что наиважнейшая задача сегодня восстановить громадный пробел в образовании, связанный с утратой духовной традиции православия в семье и обществе. Это задача в масштабах всей страны. Об этом говорится во всех документах, определяющих выполнение на местах поручения президента о преподавании в школах основ православной культуры и других религиозных традиционных культур народов России. Об этом также сказано в итоговом документе XXI Международных Рождественских образовательных чтений. Во многих СМИ после Чтений подчеркивалось, что введением основ православной культуры в обязательную часть школьной программы совершен кардинальный поворот в образовании и обществе. Предоставление родителям возможности выбора одного предмета из комплексного курса «Основы религиозных культур и светской этики» следует только



приветствовать.

Во-вторых, в контексте актуальной задачи для всей страны есть калужский вариант её решения, который складывался в условиях благоприятных отношений первых лиц региональной власти: церковной и государственной (как законодательной, так и исполнительной). Это проявилось в уникальном договоре  $N^{\circ}$  66 от 26 ноября 2010 г. между Правительством Калужской области и Калужской епархией, исполнять который призваны не только члены правительства, но и главы администраций в муниципалитетах, поскольку муниципалитеты являются учредителями школ. Со стороны благочинных такое исполнение есть. Все священнослужители призваны решать задачу приобщения детей к духовным и нравственным ценностям православия и успешно её решают как пастыри и педагоги. Уместно будет напомнить, что в договоре определена задача введения в учебные планы предмета «Основы православной культуры».

Третья причина, по которой центре внимания Совета предмет «Основы православной культуры», — это изменение на уровне федерации позивзаимодействию представителей системы образования со священнослужителями. Так, есть письма федерального министерства образования и науки, разъясняющие необходимость участия священнослужителей в родительских собраниях, где выбирается предмет «Основы православной культуры» в курсе «Основы религиозных культур и светской этики» (ОРКиСЭ), а также по участию священнослужителей в курсах повышения квалификации учителей. Одно из писем благочинным и их помощникам рассылалось ранее, сейчас письмо от 21 мая 2010 г. подготовили в раздаточном материале. Стоит пояснить, что когда говорится об

участии священнослужителей в подготовке учителей, то понимать это следует как полноправное участие в организации и в процессе подготовки, то есть священнослужитель выступает в роли преподавателя. Что означает соответствующую оплату труда из бюджета той структуры, которая проводит курсы и выдает сертификат. Это может быть, в частности, Калужский государственный институт модернизации образования, или педагогический университет, или методкабинет отдела образования администрации района, города, или иная федеральная структура.

Пояснив причины, по которым приоритет в Совете имеет тема преподавания основ православной культуры, новлюсь на работе Совета за отчетный период, то есть за 2012 год. Как и в 2011 году, наиболее ярким примером плодотворного сотрудничества Церкви и Координационного совета стали Богородично-Рождественские образовательные чтения, которые во второй раз торжественно открылись в Калуге, а затем продолжили свою работу в десяти в районах нашей области. Такое количество выездных заседаний прошло впервые. Однозначно можно утверждать, что это и есть пример соработничества региональном и муниципальном уровнях, когда члены Координационного совета активно потрудились с Оркомитетом чтений от Калужской епархии.

За отчетный период по объективной причине (смена председателя Совета) состоялось только одно заседание — 20 марта 2012 г. На нём был рассмотрен вопрос «О сохранении и развитии опыта преподаоснов православной вания культуры» в условиях введения в четвертых классах общеобразовательных учреждений всей страны с 1 сентября 2012 г. учебного курса «Основы религиозных культур и светской этики» в обязательной части основной образовательной программы». И включением в повестку заседания этого вопроса была продолжена стратегическая линия на расширение преподавания основ православной культуры, впервые четко проведенная 21 января 2011 г. на широкомасштабном форуме, инициированном депутатами Законодательного Собрания Калужской области.

Но все мы знаем, что важно не только включить вопрос в повестку, важно то, какие будут приняты решения. Они касаются рекомендаций руководителям органов местного самоуправления и руководителям муниципальных органов управления образованием.

Первым было рекомендовасоздавать аналогичные координационные советы на местах и активизировать работу органов государственно-общественного управления образованием (управляющие советы школ, советы школ). Были определены сроки. Обращаю внимание всех присутствующих сегодня на собрании, что эти рекомендации даны муниципальной власти (главам администраций, через которых выполняется договор № 66 и реализуются установки президента и губернатора, даже если они не оформлены как поручение). Речь идет и об устных поручениях, которые публично озвучены на форуме и Чтениях, опубликованы в СМИ и сборнике материалов Богородично-Рождественских чтений, не говоря уже о текпредвыборных статей президента В.В.Путина, его послании Федеральному Собранию. Выполнение этих рекомендаций предполагается заслушать в четвертом квартале этого года на выездном заседании в Свято-Пафнутьевом Боровском монастыре.

Каковы же были рекомендации по линии образования?



Предписывалось активизировать работу по сохранению накопленного успешного опыта преподавания курса «Основы православной культуры» в общеобразовательных учреждениях Калужской области и использованию его при решении задачи введения учебного кур-«Основы религиозных культур и светской этики» в обязательной части основной образовательной программы. Задача сохранения накопленного опыта крайне важна. Нам есть что сохранять. Нам есть что расширять. Десятилетиями складывался успешный опыт системной работы по известучебно-методическим ным комплектам.

А региональные структуры должны помочь школам обеспечить сохранение и расширенакопленного опыта. Поэтому Совет решил: «В условиях постепенно перехода на федеральные государственные стандарты второго поколения и введения учебного курса «Основы религиозных культур и светской этики» в обязательную часть основной общеобразовательной программы поручить государственному автономному образовательному учреждению дополнительного профессионального образования Калужской области «Калужский государственный институт модернизации образования»: 1.1.1. Продолжить практику разработки методических рекомендаций по преподаванию курса «Основы православной культуры» общеобразовательных учреждениях Калужской области на новый 2012–13 учебный год. Срок — постоянно».

Нельзя не заметить, что такая практика была введена в 2011 г. Тогда по настоятельной просьбе председателя комиссии по религиозному образованию и духовному просвещению архимандрита Серафима (Савостьянова) за день до первого заседания Со-

вета (6 июля 2011 г.) были разосланы на места рекомендации, по которым впервые за многие годы давалось разъяснение по преподаванию ОПК в условиях отмены регионального компонента.

Однако, кроме методических рекомендаций, поручалось КГИМО выполнить решение участников форума от 21 января 2011 г. А именно: «Разработать проект концепции духовно-нравственного воспитания детей и молодёжи Калужской области с учетом решений Координационного совета от 6 июля 2011 и 16 ноября 2011 г. Срок — 30 мая 2012 года».

Хочется отметить, что поручение дается с учетом предыдущих решений Совета. В третий раз Совет вынужден был дать такое поручение. К великому сожалению, поручение так и остается невыполненным.

В заключительной части выступления речь пойдет о том, в каких условиях работают члены Совета, представляющие интересы Калужской епархии.

Во-первых, не ограничиваются только этим органом, а обращаются в Комиссию по делам несовершеннолетних и защите их прав Калужской области. По ходатайству члена этой комиссии архимандрита Серафима (Савостьянова) в план работы 2012 года был внесен вопрос «Об организации преподавания курса «Основы православной культуры» в образовательных учреждениях Калужской области для формирования установки на традиционные семейные ценности» (постановление  $N^{\circ}$  6 от 7 июня 2012 г.).

Во-вторых, разрабатываются способы, эффективно влияющие на условия преподавания ОПК через Совет. Мы использовали ситуацию обновления Совета в связи с изменениями в администра-

ции губернатора и ввиду расширения задач, решаемых совместно государством и Церковью.

По благословению правящего архиерея на рапорт архимандрита Серафима (Савостьянова) были направлены письма заместителю губернатора с просьбой обновить и расширить состав Совета. Теперь в нем не 22 человека, а 27. Не пять священников, а семь. Дополнительно введены: иерей Максим Лихонин - секретарь Епархиального совета, иерей Алексий Дорохин — секретарь Епархиальной комиссии по благотворительности и социальному служению.

По нашей инициативе в составе Совета сохранены Владислав Сергеевич Сахарчук — заместитель главного редактора Муниципального бюджетного учреждения «Редакция газеты «Калужская неделя» (ранее работал в аппарате Законодательного Собрания) и Татьяна Валентиновна Королева — заместитель директора Государственного бюджетного образовательного учреждения дополнительного образования детей Калужской области «Областной центр дополнительного образования детей имени Ю. А. Гагарина» (ранее работала главным специалистом по воспитанию Министерства образования и науки Калужской области). Татьяна Валентиновна долгие годы занималась вопросами воспитания, досконально историю знает введения ОПК со всеми положительными и негативными моментами.

Также по нашей инициативе введены: главный специалист администрации губернатора, ответственный секретарь комиссии по делам несовершеннолетних и защите их прав Людмила



Васильевна Цурикова и Марина Юрьевна Бирюкова директор телерадиокомпании «Ника». Мы возлагаем большие надежды на Марину Юрьевну, которой принадлежит идея создания про-«Родной граммы образ». Благодаря этой программе, в дом буквально каждого калужанина с экрана телевизора входит православие. Это и есть воплощение новых инициатив СМИ, к чему призывал наш губернатор на Богородично-Рождественских чтениях 2011 года.

И теперь самое главное: мы намерены и в будущем формировать повестку заседания, включая вопросы, решения по которым еще требуют исполнения. К этому нас призывает президент страны, в этом мы сами видим необходимость продолпоследовательных жения действий в продвижении предмета «Основы православной культуры». Более того, на это нас нацеливают положения итогового докуототкницп Apмента, хиерейским Собором 2013 года. В частности, п. 22 гласит: «Освященный Собор рассмотрел ситуацию с введением в средних школах России основ православной культуры в составе учебного курса «Основы религиозных культур и светской этики». Опыт российских епархий может быть востребован в других странах канонической территории Московского Патриархата... Необходимо продолжить работу по включению занятий духовно-нравственной направленности в систему дошкольного образования, а

духовно-нравственной направленности в систему дошкольного образования, а также координацию участия представителей епархий в переподготовке педагогов для преподавания основ православной культуры. Епархиям следует продолжить работу с родителями школьников для разъяснения им

значения этого учебного модуля при методической поддержке Синодального отдела религиозного образования и катехизации».

На этот год мы сформировали список предложений от Калужской епархии в план работы Совета. Благодарю Его Высокопреосвященство, шедшего возможность эти предложения рассмотреть. Вчера вечером на мой запрос в связи с выступлением на Епархиальном собрании прислали из Министерства образования и науки проект плана, где на апрель месяц включены два больших и важных вопроса:

1. О действии договора № 66 от 26 ноября 2010 г. о сотрудничестве в сфере образовательной, социальной и культурно-просветительской деятельности между правительством Калужской области и Калужской епархией Русской Православной Церкви.

2. О конкретизации взаимодействия органов исполнительной и законодательно власти Калужской области с Калужской епархией в свете XXI итогового документа Международных Рождествен-СКИХ образовательных чтений документов Ap-2013 хиерейского Собора года.

Очевидно, что эти вопросы взаимосвязаны и нуждаются в серьезной подготовке. Эффективность рассмотрения будет зависеть от состава группы по подготовке доклада и проекта решения.

А еще нами предложено ввести новую норму касательно того, чтобы вопросы готовились с участием представителей епархии. Это позволит исключить то, что произошло на последнем заседании: вместо доклада о выполнении поручений Совета по разработке методических рекомендаций и концепции нам предложили отчет о работе

КГИМО и школы. В ответ на предложение ввести новую норму прислано следующее указание. «Ведомства и организации, обозначенные первыми в графе ответственных за подготовку и представление материалов, обеспечивают координацию этой работы и своевременное, не позднее 5 числа месяца, указанного в графе «Срок рассмотрения вопросов», внесение в Координационный совет согласованных проектов документов (справка по рассматриваемому вопросу, предложения в проект решения, список приглашенных на заседание).

#### Наши ближайшие задачи:

Смелее обсуждать вопросы на заседании Совета и вносить предложения в протокол прямо на заседании. Это трудно, но другого пути нет. Поздрассуждать. потом Культурная норма такова, что требуется активность непосредственно в процессе заседания. Помочь в этом может заранее согласованная позиция представителей епархии. Однако бывает, что требуется слово духовенства прямо на заседании. Пастырское слово ждут светские люди. Для некоторых из них участие в Соявляется вете единственной возможностью диалога со священником. От пастырского слова может зависеть и ход рассмотрения вопроса, и принятое решение.

Оперативно работать с присылаемыми по электронной почте материалами.

Освещать работу Совета в СМИ, а также на своих приходах доносить до мирян то, что обсуждается на Совете.

И тогда можно будет сказать, что мы сделали все от нас зависящее, чтобы и государственная власть наша становилась вместе с нами соработниками Божиими в утверждении добра в жизни рода человеческого.





## Максим Картуесов Преподобный Иоанн Лествичник

Святая Церковь молитвенно вспоминает преподобного Иоанна Лествичника в богослужении четвертой недели Великого поста, предлагая нам высокий пример постнической жизни и молитвы в лице дивного угодника Божьего, написавшего сочинение, в котором он показал лествицу, или порядок добрых деяний, приводящих нас к Престолу Божию.

Долгая жизнь этого древнего подвижника (VI в.), проведенная у подножия священной горы Синай, была бедна внешними событиями, но богата внутренними, и это обеспечило ему как историческое бессмертие, так, надо верить, радость вечного богообщения. Несколько странное для нашего слуха приложение к его имени — Лествичник (славянское слово лествица означает просто «лестница») — он получил от назва-«Лествица КНИГИ райская или Скрижали духовные». В ней духовный путь подвижника сравнивается с непрерывным восхождением по крутым ступеням «лестницы»

духовного совершенствования к вечному благу в общении с Богом в Царстве Небесном. Ведь путь к Богу тернист и весьма нелегок и требует совершенной и полной самоотдачи со стороны человека.

Отметим основные этапы в житии преподобного и богоносного отца нашего Иоанна Лествичника.

Преподобный Иоанн Лествичник — христианский богослов, византийский философ, игумен Синайского монастыря. Святой Иоанн родился около 570 года и был сыном святых Ксенофонта и Марии, память которых празднуется 26 января по старому стилю (8 февраля по новому стилю). На 20 году жизни он постригся в иночество в Синайском монастыре. После смерти старца Мартирия, под руководством которого подвизался 19 лет, святой Иоанн удалился в пустынное место, называемое Фола, где провел 40 лет в строгом посте, молитве, уединении и безмолвии. Он уклонялся от всякого рода особенных подвигов. Вкушал он все, что дозволялось по иноческому обету, но — умеренно. Не проводил ночей без сна, хотя спал не более того, сколько необходимо для поддержания сил, чтобы непрестанным бодрствованием не погубить ума. Перед сном долго молился; много посвящал времени чтению душеспасительных книг. Но если во внешней жизни прп. Иоанн действовал во всем осторожно, избегая крайностей, опасных для души, то во внутренней духовной жизни он, «возгораемый божественной любовью», не хотел знать границ. Он особенно глубоко был проникнут чувством покаяния и источал обильные слезы, сокрушаясь о своих грехах. Вся жизнь его была непрестанная молитва и безмерная любовь к Богу. После 40 лет подвигов он сделался игуменом Синайской обители, но через четыре года снова удалился в уединение и мирно отошел ко Господу 80 лет от Память преподобного Иоанна Лествичника празднуется также 30 марта по старому стилю (12 апреля по новому



стилю). Местонахождение мощей Иоанна неизвестно.

Житие Иоанна было составлено спустя несколько лет после его смерти иноком Раифского монастыря Даниилом, его другом и современником. Отрывочные сведения о жизни Иоанна оставил его анонимный ученик, его рассказ дополняет повествование Даниила, в котором Иоанн называется «новым Моисеем».

Одна из главных заслуг святого Иоанна Лествичника состоит в том, что он аккумулировал духовные и аскетические традиции египетских монастырей. Он является автором вышеупомянутого произведения «Лествица». Книга написана в середине VI века по просьбе Иоанна, игумена Раифского монастыря: «преподай нам невежественным то, что ты видел в боговидении, как древний Моисей, и на той же горе; и изложи это в книге, как на богописанных скрижалях, в назидание новых Израильтян». Представляет собой руководство к нравственному самосовершенствованию. Образ лествицы заимствован из Библии, где описано видение Лестницы Иакова, по которой восходят ангелы (Быт. 28:12). Сочинение относится к разряду аскетической литературы.

Всего преподобный Иоанн насчитывает в своей книге 30 ступеней — стадий совершенствования, по традиционному числу лет жизни Иисуса Христа до Его вступления на общественное служение. Разумеется, он писал в первую очередь для своих монахов, но его видение жизни как дороги, ведущей по ступеням ввысь, близко каждому христианину. Впрочем, не только: психологически гениальные наблюдения синайского монаха вошли в мировую культурную сокровищницу и интересны всем духовно развитым людям.

В «Лествице» описывается борьба подвижника благочестия с такими пороками и страстями (чревоугодие, блуд,

сребролюбие, гордость, тщеславие, гнев и пр.), которые одинаково свойственны и иноку, и мирянину. Вместе с этим «Лествица» руководит к воспитанию добродетелей, обязательных для христиан (например, кротость, целомудрие, терпение, смирение, молитва и пр.). Изображая путь постепенного восхождения к нравственному совершенству, «Лествица» есть верное и надежное водство к духовной жизни для ревнующих о благочестии и спасении души.

«Лествица», читавшаяся на Руси с древнейших времен, была любимой книгой Н. В. Гоголя, с которой он, по свидетельству современников, «не расставался». Замечательно, что хрестоматийный герой гоголевской «Шинели» оказался обязан своим именем и даже особенностями характера одному из персонажей «Лествицы» - святому Акакию Савваиту, современнику Иоанна Лествичника (греческое имя Акакий значит «кроткий», «незлобивый»).

## Преподобный Иоанн Лествичник о молитве

Молитва, — говорит святой Иоанн Лествичник, — по качеству своему есть пребывание и соединение человека с Богом. По действию же она есть стояние мира, Бога примирение, слез матерь и опять дщерь, умилостивление о грехах, мост чрез искушения, средостение от скорбей, пресечение браней, дело Ангелов, пища всех бесплотных, будущее радование, конца и предела не имеющее делание, источник добродетелей, ходатаица и виновница дарований, невидимое преспеяние, пища души, просвещение ума, отчаянию секира, доказательство надежды, разрешение уз печали, богатство монахов, сокровище безмолвни-KOB, уменьшение (постепенное, до нуля) гнева, зеркало преспеяния, проявление мер (на какой кто стоит мере), показание состояния (или устроения духовного), возвестительница будущего (может быть, и воздаяния), знамение прославления. Для истинно молящегося молитва есть истязалище, судилище и престол Господень прежде престола будущего.

Для того чтобы непрерывно хранить память Божию, преподобный Иоанн советует начинать каждый день мыслью о Боге. «Посвящай начатки дня твоего Господу, ибо кому прежде отдашь их, того они и будут. Не скорби, будучи расхищаем мыслями, но благодушествуй и непрестанно взывай ум ко вниманию, ибо никогда не быть расхищаемому мыслями свойственно одному Ангелу. Старайся всегда возвращать к себе уклоняющуюся твою мысль или, лучше сказать, заключай ее в словах молитвы. Если она, по младенчеству твоему, утомится и впадет в развлечение, то опять введи ее в слова молитвы, ибо непостоянство свойствен нашему уму. Но Тот, Кто силен все утвердить, может и уму нашему дать постоянство... Духа связывать невозможно, а где Создатель духа сего — там все Ему покорно».

Возвращать ум к молитве и удерживать его в словах есть естественная наша реакция на непостоянство ума. И хотя в идеале молитва должна быть неразвлекаемой, к этому идеалу еще надо прийти. Поэтому нужно терпение и упование на помощь Божию. «Совершенство в молитве не достигается иначе как через прохождение предваряющих его этапов: начало молитвы состоит в том, чтобы отгонять приходящие помыслы при самом их появлении; средина же ее — в том, чтобы ум заключался в словах, которые произносим или помышляем; а совершенство молитвы есть восхищение Господу», — наставляет святой Иоанн Лествичник.





В статье использованы фотографии сайта expo.pravoslavie.ru

#### Елена Метальникова

## Когда на брата брат поднялся

История Русской Православной Церкви состоит из разных событий. Самые мрачные и трагические из них относятся к годам гонений на Церковь. Было время, когда эта тема являлась не просто запретной, а строго Сейчас наказуемой. отношение к происходившему в тот период изменилось. И все тайное становится явным. Произошло это далеко не сразу, путь к истине был долгим и мучительным.

Но с Божьей помощью сегодня восстанавливаются не только события, но и имена тех, кто пострадал от репрессий, отдал свои жизни за веру и Христа Спасителя. Правда пришла к людям, и они готовы ее оценить и понять. Никто уже не сомневается в том, что репрессии по отношению к служителям церкви и православным мирянам начались задолго до так называемого Большого террора 1937–1938 годов. Историкам, краеведам, писателям зачастую сложно писать о первых гонениях, которые имели место сразу же после того, как «на брата брат поднялся». Сохранность документов по первым послереволюционным годам оставляет желать лучшего.

Не исключение в этом плане и информация о событиях 1917-1919 годов в Калужской епархии, одной из многих епарразделили которые участь всей Святой Руси в самом начале становления новой безбожной власти. отдельных документов, которые зачастую действительно чудом сохранились, можно увидеть картину, характерную для России того времени. Эти материалы помогают нам лучше понять истоки первых притеснений и гонений как на РПЦ в целом, так и непосредственно на священников и мирян Калужской губернии.

Революционные события в России затронули все стороны национальной, общественной и церковной жизни как в столице и больших городах, так и в отдаленных деревнях и ма-

леньких фабричных поселках. Все это повлекло за собой коренной переворот в привычной жизни народа. В воздухе витали, как многим казалось, радостные предвестники братства и равенства. Люди, опьяненные духом ложной свободы, не могли оценить всю опасность ситуации и приближающуюся катастрофу. Зачарованные новизной необычностью происходящего, они находились в заблуждении относительно того, что впереди всех ждет светлое будущее, люди надеялись на положительные изменения. Однако на деле сгущались тучи кровавых погромов и нападок на веру предков.

Были и те, кто продолжал думать в первую очередь о хлебе насущном. В 1917 году в Калуге был создан кооператив учреждений и служащих духовного ведомства. Вот как об этом сообщалось в Калужском Церковно-общественном вестнике: «В ноябре месяце сего года в г. Калуге организова-



лась небольшая группа лиц духовного ведомства, которая решила устроить свой духовный кооператив... Ближайшей задачей кооператива является снабжение своих членов самыми необходимыми предметами потребления, как то: мукой, крупой, сахаром, мясом, рыбой и пр. С этой целью временно, до приискания более подходящего помещения открывается лавка в здании Духовной семинарии. С декабря месяца предложена выдача по продовольственным карточкам нормированных продуктов, а именно: муки, сахару, рису или крупы».

В этих бытовых суетных делах часто забывалось о главном, что не хлебом единым жив человек. А обстановка в Калужской епархии была такова, что причины для волнений сохранялись. В одном из номеров все того же вестника было опубликовано письмо в редакцию следующего содержания: «Приближается великий праздник Рождества Христова и Крещения. Во многих приходах Калужской епархии нет священников, и храмы Божии будут без службы, а прихожане их лишатся духовного утешения...» Такова была ситуация с заполнением штатов храмов.

Но, кроме этого, в 1917 году публиковались и статьи в поддержку отделения Церкви от государства. Сначала эта идея прошла красной нитью в статье «Отделение Церкви от государства во Франции», где этот процесс рассматривался на примеодной из европейских стран. Чуть позже появилась статья: «Отделение Церкви от государства», где мы находим такие строки: «Восставший народ и армия должны добиваться для нашей страны всех... свобод... Вообще Церковь должна быть отделена от государства... Государственная реформа отделения Церкви от государства и школы от Церкви вполне назрела и крайне необходима в переживаемое нами время». При этом добавлялось,

что «подобное разрешение вопроса о Церкви дано и в Известиях Московского Совета рабочих и солдатских депутатов № 20 от 25 марта». Через некоторое время в № 186 Известий ВЦИК Советов была напечатана «Инструкция по проведению в жизнь декрета от 23 января 1918 года об отделении церкви от государства»

Нужно отметить, что многие священники и миряне Калужской епархии не были согласны с этими публикациями. Да и те, кто впал в пагубное заблуждение, уже скоро имели возможность убедиться в том, что их личная позиция и согласие с новыми властями были ошибочными. Вспомним слова Патриарха Тихона: «Никто не чувствует себя в безопасности; все живут под постоянным Совсем недавно страхом...» была издана еще одна книга, которая ярко освещает факты того времени. Она называется «Приспело время подвига... Документы Священного Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.» — о начале гонений на Церковь.

В этом замечательном издании представлено не просто ин-

тересное, а уникальное собрание документов о самом первом этапе гонений на Русскую Церковь после революции 1917 г. Туда вошли не только малоизвестные, но и вообще ранее не публиковавшиеся материалы Священного Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 гг. Они касаются первых фактов преследований Церкви и реакции Собора на эти события. Характерны по духу письма, которые публикуются впервые. Их отправляли на адрес Собора из разных уголков России. Таким образом, мы получаем еще одно подтверждение, что беспощадное уничтожение РПЦ — духовной основы тысярусской челетней государственности — и жесточайшая расправа с верными ее чадами и служителями началась незамедлительно после захвата власти большевиками и свержения законных правителей.

В это же время в Калужской епархии происходило то, что было по всей стране. Обратимся к отчетам благочинных: «А главное — сейчас духовенство совершенно сбито с толку наступившим террором; почти





все отбыли обыски, а некоторые и аресты» (отбыли обыски — выражение из источника. Автор). Отец Василий Иванов из Полотняного Завола указывал в своем отчете: «В 1-е полугодие сего 1918 г. ... во многих приходах комиссары и комитеты отобрали у духовенства землю и особенно луга» (речь шла о селах Кондрово, Адамовское, Полотняный Завод). Этот же батюшка делает в итоге такой вывод: «Грустно и печально смотрит духовенство в будущее, что-то оно принесет». Будущее принесло не только аресты, но и расстрелы.

Хотя начиналось все с простого неуважения служителей церкви, самовольного вмешательства даже в выполнение треб и ведение службы в храме. При недостатке священников из белого духовенства иеромонахи, службы вели направляемые в приходы. В Козельском уезде в с. Кирейкове прихожане силою принудили иеромонаха Оптиной пустыни Вениамина совершить несколько бракосочетаний. После донесения благочинного священника Измаила Казанского на заседании Временного Духовного Правления при Калужском епископе было принято постановление. На основании ст. 9 Определения Священного Собора от 6–19 апреля 1918 года за грубость, насильственные действия над иеромонахом Вениамином и всем обществом, как видно из приговора и за неподчинение распоряжению Епархиального начальства не назначать священника впредь до раскаяния провинившихся и допустивших самоволие.

Известно и о многом другом: в марте 1918 года Подзавальская слобода предъявила требования, чтобы загородный архиерейский дом, находящийся в лаврентьевском монастыре, а равно и все имущество монастыря были переданы в ведекомитета означенной Слободы для нужд населения. позже неоднократно были грабежи в Боголюбском женском мосальском монастыре. 10 мая вооруженный отряд вывез хлеб, были угнаны лошади. В монастыре г. Малоярославца был произведен захват монастырского здания школы. Из рапорта настоятельницы Свято-Николаевского женского монастыря известно, что комиссариатом земледелия взято на учет все имущество, включая 50000 кирпича. А 18 июня крестьяне забрали кирпич. Таких примеров можно привести множество. Но, помимо этого беззакония, имели место более страшные расправы над служителями церкви.

В одном из опубликованных исследований о крестном пути России игумен Дамаскин (Орловский) поместил картограмму о расстрелах в 1918 г. лиц духовного звания (по данным губчека). Эта картограмма заставляет содрогнуться от тех сведений, которые дают полную картину репрессий: расстреляно в Петербургской епархии — 550 человек. Эта епархия пострадала более других. Но так было не только в бывшей столице империи, проливалась кровь тех, кто не отрекался от веры и Христа, по всей стране. Калужская епархия не была исключением. Сохранился документ тех лет, содержащий список священноцерковнослужителей Калужской епархии, арестованных по распоряжению военной и гражданской власти.

По этому же источнику мы можем получить сведения о тех, кто был расстрелян или умер в тюремных застенках. Аресты производились как в Калуге, так и уездах. Списки содержат более 80 фамилий священников, церковнослужителей разных храмов. Некоторые арестовывались, освобождались, потом снова задерживались. Но не все получили возможность вернуться в свои приходы. Были расстреляны священники Александр Добронравов, Василий Благовещенский, Георгий Георгиевский, Василий Волков, Александр Громов.

Священник с. Кузы Александр Добронравов был расстрелян 4 ноября карательным отрядом. Причина ареста и расстрела, как указывалось в документах, не была установлена. По словам церковного старосты, причиною казни был





молебен, который отслужил покойный по просьбе участников медынского восстания. Священник Шанского Завода Василий Благовещенский был расстрелян 2 ноября, причина расстрела не указана.

Пострадал и еще один священник с. Костино Медынского уезда — Василий Кушневский. Он не был расстрелян, но расстался с жизнью в тюрьме, куда был помещен по той причине, что в ходе обыска у него дома был найден старый револьвер. Умер отец Василий в Медынской тюрьме 28 октября, о чем была составлена справка по административному отделу, но причина смерти не указана. С ареста батюшки, который был 28 августа прошло не так много времени.

Установлено точно и записано в свое время в донесении благочинного, что священник Чемоданово Мещовского уезда Георгий Георгиевский не смог смириться с новой безбожной властью и открыто высказывал свои взгляды, что, конечно, не могло долго продолжаться. За это он и пострадал. Он был арестован и расстрелян карательным отрядом за контрреволюционную деятельность и высказывания против советской власти, которую он так и не принял.

Протоиерей из Мещовского уезда Александр Громов был арестован три раза. Первый раз арест был произведен без суда и следствия, но священник был освобожден. Второй арест был произведен в связи с контрреволюционной агитацией (о чем свидетельствовал рапорт благочинного от 30 декабря 1918 г. за  $N^{\circ}$  247). Следующий арест отца Александра произошел 27 февраля 1919 года по распоряжению Следственной Комиссии коммуны. Об этом упоминалось в рапорте благоолоннир 1-го округа Мещовского уезда. Этот последний арест закончился расстрелом.

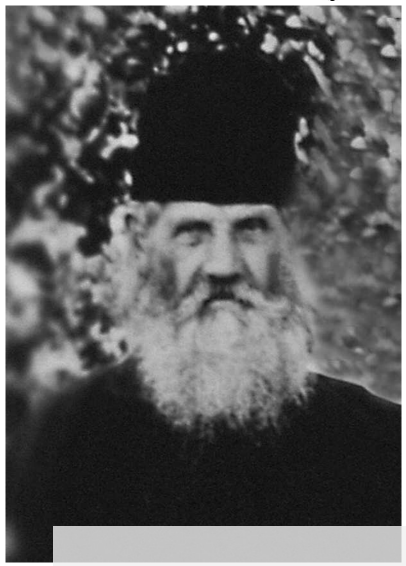
Дороги и поучительны для нас сохранившиеся письменные свидетельства, подтверждающие силу веры и духа священников Калужской епархии. Обратимся к одному посланию, которое прочитал отец Александр Громов своим прихожанам вместо проповеди. Вернее, приведем выдержку из этого заранее подготовленного текста: «К несчастью случилось то, чего и не снилось, в марте месяце 1917 г. совершился государственный переворот, низвергли трон, все перевернули вверх дном, все это отразилось и на нашем приходе. Что было у нас в прошлом году, и в начале настоящего, вы, прихожане, знаете лучше меня. Срам и позор не только на всю округу, уезд, но и на всю губернию покрыл мой приход». Искренность и нескрываемая боль сквозит в этих от души написанных строчках. Батюшка стремился не только открыть глаза прихожанам, но и показать свою преданность вере предков. Он, скорее всего, вполне осознавал все последствия, характерные для страшного времени, но это его не остановило.

Последовавший за этим донос привел к аресту отца Александра. Его сын молодой юноша надеялся на снисхождение к участи отца. Он написал письмо Ленину: «Я вскоре призываюсь к отбыванию воинской повинности, с каким же настроением я буду сражаться за советскую власть, если мой престарелый отец, священник, находится в тюрьме». Наивное обращение к главному палачу не дало никаких положительных peзультатов, да и не могло дать.

Приведенные примеры, которыми не исчерпываются все сведения о пострадавших за Христа в Калужской епархии в начале правления новой власти, свидетельствуют о том, что каждый из названных священников не только до конца выполнил свой пастырский долг, но и оставил о себе память как об истинном христианине, который готов отдать жизнь за веру.







Олег Кизяев

## Преосвященный Герман (Вейнберг), епископ Мосальский

Продолжение, начало в  $N^{\varrho}N^{\varrho}$  1 и 2, 2013

Смерть Преосвященнейшего владыки Феодора, епископа Мосальского была большой неожиданностью для верующих Мосальского викариатства. Мосальская кафедра осиротела. Вспомним, что для Русской Православной Церкви тогда были критически сложные годы. Было впечатление, что Церковь наша скоро рухнет, как и самодержавие, под давлением безбожной власти. Однако Бог хранил Свою Церковь. В конце 1925 года обновленческие лидеры домогались устранить Патриаршего Местоблюстителя митрополита Петра. Предвидя серьёзные осложнения, митрополит Пётр 5 и 6 декабря 1925 года издал два акта. В первом из них — «Завещании» — он писал: «В случае нашей кончины наши права и обязанности как Патриаршего Местоблюстителя до законного выбора нового Патриарха представляем временно, согласно воле в Бозе почившего Святейшего Патриарха Тихона, Высокопреосвященным митрополитам Казанскому Кириллу, Ярославскому Агафангелу. В случае невозможности, по какимлибо обстоятельствам, тому и другому митрополиту вступить в отправление назначенных прав и обязанностей, таковые передать Высокопреосвященному митрополиту Арсению. Если же и сему митрополиту не представится возможным осуществить это, то права и обязанности Патриаршего Местоблюстителя переходят к Высокопреосвященному митрополиту Нижегородскому Сергию».



В распоряжении, составленном днём позже, говорилось: «В случае невозможности по каким-либо обстоятельствам отправлять мне обязанности Патриаршего Местоблюстителя временно поручаю исполнение таковых обязанностей Высокопреосвященному Сергию (Страгородскому), митрополиту Нижегородскому. Если же сему митрополиту не представится возможности осуществить это, то во временное исполнение обязанностей Патриаршего Местоблюстителя вступит Высокопреосвященный Михаил (Ермаков), Экзарх Украины или Высокопреосвященный Иосиф (Петровых), архиепископ Ростовский, если митрополит Михаил (Ермаков) лишён будет возможности выполнять это моё распоряжение. Возношение за богослужением моего имени как Патриаршего Местоблюстителя остаётся обязательным...» 10 декабря митрополит Петр был арестован. 14 декабря митрополит Сергий сообщил из Нижнего Новгорода викарию Московской епархии епископу Клинскому Гавриилу (Красновскому) о своём вступлении в исполнение обязанностей Патриаршего Местоблюстителя. Под документом стояла подпись: «За Патриаршего Местоблюстителя — Сергий, митрополит Нижегородский». Позже митрополит Сергий именовал себя Заместителем Патриаршего Местоблюстителя, чьи обязанности он исполнял, оставаясь в Нижнем Новгороде.

Между тем 22 декабря в Донском монастыре под председательством архиепископа Екатеринбургского Григория (Яцковского) состоялось совещание десяти епископов, оставшихся в Москве. Участники совещания образовали Временный Высший Церковный Совет под председательством архиепископа Григория. В него вошли еще шесть архиереев. Временный Высший Церковный Совет был легализован органами государственной власти. Так образовался новый, параллельный Местоблюстителю и его Заместителю церковный центр. Правда, в отличие от обновленцев, григорьевцы — так их называли по имени председателя — не посягали ни на православное вероучение, ни на овеянные веками богослужебные обряды, они заявляли о своей верности заветам Патриарха Тихона. Тем не менее налицо была опасность нового раскола. Митрополит Сергий, узнав о самочинном образовании Временного Высшего Церковного Совета, 14 января 1926 года в письме председателю Временного Высшего Церковного Совета заявил протест против его самоуправства.

Политику раскола в рядах высшего церковного духовенства умело проводило ГПУ, ложно информируя иерархов, находящихся заключении под или В подпиской O невыезде. ними результате между возникало непонимание различные недоразумения.

Так, не успели устраниться недоразумения между митрополитами Петром Сергием (Старгородским) по поводу Временного Высшего Церковного Совета, как сотрудник ГПУ Тучков освобождает митрополита Агафангела, бывшего заключении В Перми подбивает его к вступлению в должность Местоблюстителя, заявляя. что митрополит Петр, находящийся заключении, отказался OT этого поста. И 18 апреля 1926 года митрополит Агафангел из Перми обратился к всероссийской пастве с посланием, в котором, ссылаясь на завещание Патриарха Тихона, известил о своем вступлении в должность Местоблюстителя Патриаршего Престола.

Тогда митрополит Сергий в своих письмах объяснил

ему незаконность притязаний, ибо поставленный Местоблюстителем митрополит Пётр не отказывался своих прав. В Москве состоялась встреча между двумя митрополитами Агафангелом и Сергием. Продолжалась и переписка. В ней принял участие Местоблюститель Патриаршего Престола митрополит Петр. В конце концов, недоразумение, грозившее Церкви бедой, было преодолено. 17 июня 1926 год митрополит Агафангел телеграммой уведомил митрополита Сергия об отказе от должности Местоблюстителя.

7 июля 1926 года появилась знаменитая «Памятная записка соловецких епископов», обращенная к правительству СССР. Соловецкие епископы признали правомерность Декрета об отделении Церкви от государства, согласно которому ни Церковь не должна мешать гражданскому правительству, ни государство стеснять Церковь в ее религиозно-нравственной деятельности. Обращение заканчивалось словами: «Если предложения Церкви будут приемлемыми, признаны она возрадуется о правде тех, от кого это будет зависеть. Если ее ходатайство будет отклонено, она готова на материальные лишения, которым подвергается, встретит это спокойно, памятуя, что не в целости внешней организации ключается ее сила, а в единении веры и любви, преданных ей чад ее, наипаче же возлагает свое упование на непреодолимую мощь Ее Божественного Основателя и на Его обетование о неодолимости Его создания». «Памятная записка» соловецких епископов явилась проектом официального обращения от лица Церкви к государственной власти. И тогда же 10 июля митропо-



лит Сергий обратился к властям с просьбой о легализации высшего церковного управления, регистрации его собственной канцелярии и епархиальных советов, о разрешении проводить архиерейские соборы и издавать церковный журнал. Одновременно он представил проект обращения к всероссийской пастве. В нем подчеркивалась лояльность Церкви к гражданской власти. При этом, однако, в отличие от обновленческих манифестов, не затушевывались мировоззренческие между христиразличия анством и материализмом. Отделение Церкви от государства рассматривалось в проекте обращения в качестве гарантии от всякого вмешательства как Церкви в политику, так и государственной власти во внутрицерковные дела. Проект этот, тем не менее, гражданскими властями не был признан удовлетворительным, по-прежнему путь к правомерному устройству органов высшего и епархиального церковного управления оставался закрытым. Архиепископ Иларион (Троицкий) обратился из мест заключения из Соловков с призывом к архиереям, ввиду церковных нестроений и невозможности созвать Собор, провести избрание Патриарха путем сбора подписей от архиереев. Кандидатом на Патриарший Престол он предложил митрополита Кирилла, срок ссылки которого истекал в ближайшее время. Митрополит Сергий поддержал предложение архиепископа Илариона. Практическое руководство проведением выборов поручено было епископу Рыльскому Павлину (Крошечкину); среди его помощников были иеромонах Таврион (Батозский) и миряне — отец и сын Кувшиновы, которые за

короткое время объездили всю страну. К ноябрю было собрано 72 подписи. Но когда эта акция получила огласку, началась волна новых арестов и ссылок архиереев. А в ноябре 1926 года Заместитель Патриаршего Местоблюстителя митрополит Сергий тоже был арестован.

Однако, невзирая на напряженную борьбу за существование Православной Церкви, на местах велась церковная жизнь, поставлялись епископы, рукополагались священнослужители, постригали в монахи, совершались таинства. Вот и во епископа Мосальского 26 октября 1926 года в Москве был рукоположен архимандрит Житомирского Богоявленского монастыря Герман (Вейнберг). Владыка Герман прибыл в Мосальск.

Родом епископ Герман был из Украины. Родился он 8 (21) октября 1885 года в г. Елисаветграде (Кировоград) Херсонской губернии в дворянской семье. Отец его умер, когда Герман был еще маленьким. Воспитание проходило под влиянием богобоязненной его матери. В мальчиком детстве был вдумчивым, и науки постигались им без каких-либо затруднений. А когда ему исполнилось двадцать лет, он поступил в Санкт-Петербургский императорский университет на физико-математическое отделение, после успешного окончания которого в 1912 году он поступил в Петроградскую Духовную Академию. Учась в Академии, он принял монашеский постриг и был рукоположен в иеродиакона 24 ноября 1913 года, а год спустя 30 декабря 1914 года его рукоположили в иеромонаха. После окончания Духовной Академии иеромонаха Германа направили в г. Житомир, в Богоявленский мужской монастырь. Там по послушанию он преподавал в пастырском училище им. Иоанна Кронштадского, которое было закрыто в 1917 году. А в 1926 уже в сане архимандрита был призван на архипастырское служение. И 19 октября 1926 года его хиротонисали во епископа Мосальского, викария Калужского.

Преосвященный Итак, Герман, епископ Мосальский приступил к работе. Его молитвенный настрой и привычка жить в монастыре не позволяли ему вести обширную работу. общественную Местное духовенство относилось к нему с настороженностью. Тем не менее Владыка продолжал начатое епископом Феодором Маковецким дело борьбы с обновленческим расколом и обустройприходской ство жизни. Неоднократно Владыка Герман посещал монастыри и монашеские общины в изгнании. Однажды он посетил Мещовский Георгиевский мужской монастырь, встретил человека, который стал ему сотаинником, духовником и келейником на многие годы. Им стал монах Феоген (Козырев, преподобномученик).

Монах Феоген родился 27 января 1862 года в городе Санкт-Петербурге В семье Льва Козырева, служащего конюшенного ведомства царском дворе. В крещении был наречен Василием. Василий, окончив на казенный счет Александровскую гимназию, с 1877 года также стал служить при тех же конюшнях дворцового ведомства. После большевистского переворота в 1917 году конюшенное ведомство было передано автобазе, и до выхода на пенсию в 1924 году Василий Львович служил здесь кладовщиком, а затем переехал в город Мещовск Калужской области и поселился в Свято-Георгиевском монастыре. В том же году он был



пострижен в монашество с именем Феоген.

В 1926 году епископ Мосальский, викарий Калужской епархии Герман (Вейнберг) рукоположил его во иеромонаха, возвел во игумена и благословил быть своим духовником. Отец Феоген дал свое согласие и жил сначала в Мещовске, а позже в Мосальске.

Затем Владыка посетил г. Козельск. Встречался там с оптинской братией, находившейся в изгнании. При этом он рукоположил во иеродиакона монаха Оптиной пустыни Варсонофия (Ванюшкина Василия Михайловича).

А тем временем 18 мая 1927 года в Москве митрополит Сергий созвал совещание епископов, на котором был образован Временный Патриарший Священный Синод. А в августе 1927 года Патриарший Синод был официально зарегистрирован и утвержден Наркоматом внутренних дел. Перед этим 29 июля вышло «Послание пастырям и пастве», подписанное митрополитом Сергием и членами Синода. В литературе оно получило название «Декларация 1927 года». В «Послании» сообщалось церковному народу, что «теперь... Православная Церковь в Советском Союзе имеет не только каноническое, но и по гражданским законам вполне легальное центральное управление». В «Декларации» подчеркивалась патриотическая позиция Церкви в новых исторических условиях: «Мы хотим быть православными и в то же время сознавать Совет-Союз нашей ский гражданской родиной, радости и успехи которой — наши радости и успехи, а неудачи наши неудачи». Одна из главных причин тех трудностей, с которыми столкнулась Церковь в устроении своей жизни в революционное десятилетие, заключалась, по «Декларации», в «недостаточном осознании многими представителями Церкви серьезности совершившегося в нашей стране; между тем «в совершившемся», «как всегда и везде, действует та же Десница Божия, неуклонно ведущая каждый народ к предназначенной ему цели».

В целях укрепления пошатнувшейся церковной дисциплины Синод распорядился о возношении во всех храмах Московской патриархии имени Заместителя Патриаршего Местоблюстителя вслед за

именем митрополита Петра. И 21 октября Синод издал указ о возобновлении поминовения государственной власти с присовокуплением апостольских слов, обосновывающих молитву за власть: «Еще молимся о Богохранимей стране нашей, властех и воинстве ея, да тихое и безмолвное житие поживем во всяком благочестии и чистоте».

На первом заседании Синода, которое состоялось 25 мая, в этот же день по епархиям было разослано Поста-





новление, в котором правящим архиереям предлагалось организовать при себе временные епархиальные советы и зарегистрировать их в местных органах власти. Так началась долгая и трудная работа по воссозданию на гражданских законных основаниях всей церковно-административной структуры Московского патриархата.

Исполняя указания церковной власти, епископ Герман летом 1927 года созвал съезд духовенства и мирян в г. Мосальске. На заседании делегатов этого съезда был поставлен вопрос об избрании приходских советов.

В 1928 году началось массовое закрытие церквей. Закрытые храмы использовались под производственные цеха, склады, квартиры и клубы, а монастыри — под тюрьмы и колонии. Многие храмы уничтожались, разрушались православные святыни русского народа. В этом году по стране было закрыто церкви. И тогда же стал вопрос о закрытии Мосальского Николаевского собора, владыка поддержал духовенство ходатайствовать мирян, перед властью о сохранении храма. За это он был арестован органами ОГПУ, но был освобожден. Тогда священноначалие решило, что Владыке необходимо поменять место службы. И уже 29 января 1929 года его назначили епископом Бугульминским, викарием Казанской епархии. После чего он вместе с келейником иеромонахом Феогеном отбыл в Казанскую епархию. Здесь он прослужил чуть более года, после чего его назначают на новое место. С 13 апреля 1930 года он стал епископом Алма-Атинским.

Епископ Герман Вейнберг прибыл в Алма-Ату с игуменом Феогеном (Козыревым). Стали они жить вместе, поселившись в Николаевской церкви в правой боковой комнате у притвора. Владыка в духовных и текущих епархиальных вопросах всегда спрашивал совета у старца о. Феогена. Епископ Герман, имея физико-математическое разование, использовал свои незаурядные научные знания в физике и астрономии для ведения проповедей. Имея также тонкий душевный склад и ангельское смирение, В ТО же время был твердым бескомпро-И миссным защитником православия. И с церковной кафедры бесстрашно звучали его обличительные проповеди, направленные против обновленческого раскола и его приверженцев. В своих проповедях он призывал укреплять традиции Церкви, боролся с ересью и безбожием. Для поддержания духа верующих он собирал сведения о находящихся в местности близ Алма-Аты мощах святого апостола и евангелиста Матфея с целью прославления этой местности. К исследовательской работе по этому вопросу он старался привлечь профессуру и образованное духовенство, отбывающих ссылку в Алма-Ате.

Владыка был слаб здоровьем. Многолетний строгий пост и текущие тревожные политические И внутрицерковные события изнуряли его до крайней степени. Владыка Герман старался удержать свою паству в ограде церковной, боролся с обновленчеством, возвращал заблудших, не оставляя без внимания ни одного прихода и назначая, где это возможно, новых священников.

Епископ Герман рассылал на приходы архипастырские послания, вел переписку как со светскими лицами, так и с представителями церковной иерархии, имея ту же цель — укреплять традиции Церкви, вести активную борьбу с ере-

сью и безбожием. Кроме того, духовенство и миряне ежедневно шли к Владыке, желая получить от него поддержку или совет. Всех он принимал, благословлял, утешал, помогал, как мог, даже материально. Во время служения владыки Германа Алма-Ата была пересыльным пунктом ГПУ, куда прибывали заключенные и ссыльные со всей страны. Ссыльные приходили за помощью в Николаевскую церковь, где служил Владыка. Там они получали от епископа Германа посильную помощь. Из рассказа академика В. Н. Щелкачева, находившегося в то время ссылке в Алма-Ате, мы узнаем подробности жизни Владыки. Он рассказывал: «...Я хорошо помню владыку Германа. Он был небольшого роста и очень худенький. Было понятно, что перед тобою аскет. В нем не было никакой надменности, величавости. Он был предельно прост. Жил он в притворе Николаевской церкви, и к нему ходили все ссыльные, несчастные и нуждающиеся, и он отдавал им все, что имел. Это был полный бессребреник. Проповеди его были высокими по духу, но понятными и доходчивыми для всех. Он много и напряженно работал. Иногда к церкви подъезжал на лошади, запряженной в линейку, один из прихожан. Владыка садился в линейку, и они ехали по грунтовой дороге по направлению к Медео. Поднявшись довольно высоко, они сворачивали в ущелье, и Владыка, оставив линейку и возницу, один поднимался в горы помолиться и ОТДОХНУТЬ...»

В подвальном помещении храма жили монахини из разогнанных монастырей. Они трудились при храме. Когда служили литургию, то Владыка благословлял ссыльных священников причащаться в алтаре в полном облаче-



нии. Нередко алтарь Никольской церкви был переполнен духовенством — от диаконов до архиереев. Среди них были архиепископ Херсонский и Николаевский Прокопий (Титов) и епископ Подольский и Брацлавский Амвросий (Полянский). При их участии епископ Герман возвел игумена Феогена (Козырева) в сан архимандрита.

В начале декабря 1932 года мать начальника ГПУ Алма-Аты Иванова предупредила Владыку, что его и всех священников Николаевской церкви арестуют в ночь под 10 декабря. Но Владыка на это не отреагировал. А возложил свою дальнейшую судьбу в руки Божии. Вечером под 10 декабря была всенощная накануне празднования иконы Божией Матери «Знамение». Торжество в церкви было очень большое. Служил Владыка Герман. Ему сослужили о.Феоген, о.Александр Скальский, о.Стефан Пономарев и о.Филипп Григорьев. Служба шла по особому празднично, и Господь в этот вечер в преизбытке согревал Своею Благодатью обессиленные от бесконечных мытарств людские души. Кроме епископа Германа, священников и сестер-монахинь, никто не знал о предстоящем аресте. Служба закончилась, сестры-монахини спустились в свою келью. Кроме них, в церкви находились епископ Герман, архимандрит Феоген, о. Виктор Поливанов с семьей, инокиня Параскева и странник Виктор Матвеев, оставшийся у них в ту ночь. Из рассказа Анастасии Нагибиной: «Уже 10 часов вечера... Слышим — в окна бьют... Человек шесть пришли тогда в шинелях, с ружьями... Потом начали бить в восточные двери подвала... и в центральные двери... Стали стучать громко и ругаться... Мать Евфалия сказала: «Без старосты дверь не откроем».

Привели старосту... Мать Евфалия открыла двери... Они сразу вошли в комнату владыки Германа и архимандрита Феогена. Те уже были готовы к аресту...» Чекисты арестовали находящихся в церкви владыку Германа, игумена Феогена (Козырева), а также священников Александра Скальского, Стефана Пономарева, Филиппа Григорьева, инокиню Параскеву (Буханцову) и монахиню Евфросинию (Даурцеву).

В ответах на вопросы, заданные архимандриту Феогену, он говорил о Владыке следующее: «Живя в одной комнате с епископом Германом, мне приходилось наблюдать, что к нему заходили ссыльные священники и епископы. Обычно между ними и епископом Германом велись разговоры в плоскости ознакомления с вопросом, откуда прибыли ссыльные, на сколько осуждены, где раньше служи-Причт ли... Никольской церкви оказывал денежную помощь ссыльным, но в каком размере, сказать не могу. У нас вообще существовала система оказывать помощь ссыльным, но велся ли учет выдаваемым суммам, я не знаю. Ко мне, как к исповеднику, часто обращались крестьяне с вопросом, можно ли идти в колхозы. Я им отвечал: "Главное не забывайте Бога, с Ним везде будет хорошо...»

Все арестованные были ложно обвинены в участии в контрреволюционной организации церковников. По окончании следствия 25 июня 1933 года тройкой при полномочном представительстве ОГПУ в Казахстане Владыка был осуждён на 8 лет лишения свободы и этапом отправлен в Карагандинский лагерь ОГПУ. Его поместил в Акмолинское отделение.

Находясь в местах заключения, епископ Герман в 1937

году был признан инвалидом, неспособным к физическому труду. Уже в следующем году, находясь в лагере, был вновь осуждён — на этот раз на 10 лет — по ложному обвинению в высказываниях. совет-«дискредитирующих ское строительство и оскорбхишокп вождей партии». При этом в его деле сохранилась характеристика, которую подписал начальник исправительно-трудового лагеря следующего содержания: «Убеждённый служитель культа. Не исключена возможность религиозной пропаганды среди верующих. Требует специального наблюдения. Слаб здоровьем: порок сердца, истощение, склероз сосудов. Отношение к труду механическое. Рассеян. Норму не выполняет».

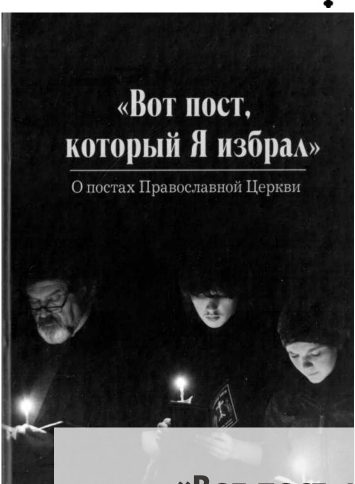
Скончался епископ Герман (Вейнберг) 24 мая 1942 года от сердечного приступа, находясь в Акмолинском отделении Карагандинских лагерей ОГПУ.

Господи, упокой душу усопшего раба твоего епископа Германа, а его молитвами помилуй и нас грешных!

## Литература

- 1. Архив УФСБ по Калужской обл. Д. П-13532.
- 2. Мануил (Лемешевский) митрополит. Русские православные иерархи периода с 1893 по 1965 гг. (включительно). Erlangen, 1979-1989. Т.б. С. 335.
- 3. Цыпин, В., прот. История Русской Церкви, 1917-1997. Т.9. М., 1997. С.766.
- 4. Крест на Красном обрыве. М.: Издво им. святителя Игнатия Ставропольского, 2002. С.104–109, 115–116.
- 5. Жития новомучеников и исповедников Российских XX века, составленные игуменом Дамаскиным (Орловским). Июнь. Тверь, 2008. С. 522–530.
- 6. ДКНБ РК по г. Алма-Аты. Д. 03832, Д. 011033.
- 7. ДКНБ РК по Южно-Казахстанской обл. Д. 1507.
- 8. Архив Центра Правовой статистики и информации при Карагандинской обл. прокуратуре. Д. 53942.





Редактор-составитель кандидат богословия Василий Чернов. Артос медиа. М., 2011

«Вот пост, который Я избрал» О постах Православной Церкви

В силу того, что часто пост является самым первым и самым заметным измененеием в жизни человека, приходящего в Церквь, посты и стали одной из самых обсуждаемых тем. В самом деле, новоночальный хистианин еще не приучился соизмерять свою жизнь с евангельскими заповедями, еще не понеобходимо нял, насколько соблюдение ежедневного молитвенного правила, да и — что уж там! — еще не научился болееменее внятно читать молитвы, в него входящие. А пост — вот он, изволь соответствовать.

А зачем?

Неужели содержание меню меня спасает? А если так, то, может быть, есть способ ускорить этот процесс? Или, наоборот, как-то его облегчить? Вопросов

по поводу постов задается обычно множество и на самые частые из них, по поводу духовного значения постов как таковых, книга «Вот пост, который Я избрал» отвечает в своем первом разделе.

Остальные главы посвящены каждому из постов годичного круга в отдельности. Естественно, что самый большой раздел раскрывает значение Великого поста, причем рассказ начинается с предуготовительных четырех недель, и дальше читатель вместе с автоможет внимательно и вдумчиво пройти весь путь к Светлому Христову Воскресению. Примечательно, что главы, посвященные каждой из постных седмиц, не только рассказывают об этих днях, но

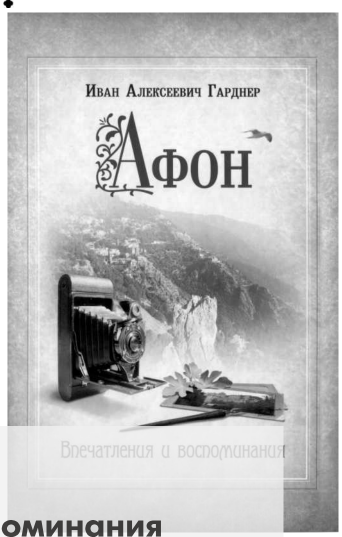
и содержат описание особенностей богослужения данной седмицы, пастырские наставления, довольно обширные фрагменты Священного писания, то есть логично связывают богослужение с частной жизнью, а кроме того, позволяют читателю совершенно осмысленно провести время поста, деятельно участвовать в общей церковной молитве.

Учитывая, что таким же образом раскрывается содержание праздников, предваряемых многодневными постами, можно смело сказать, что данная книга представляет собой один из лучших путеводителей по годичному кругу как постов, так и праздников Православной Церкви.

Михаил Дьяченко

•‡•

Иван Гарднер. "Афон. Впечатления и воспоминания." - Саратов: Издательство Саратовской епархии, 2011



## Афон. Впечатления и воспоминания

Книга написана выдающимся русским ученым медиевистом Иваном Гарднером в бытность его еще студентом, когда он, как и множество соотечественников, оказался отрезанным от родины революционными событиями. Пытаясь заново обрести свое место в мире, не потерять национальную идентичность, не раствориться в переменчивом мире чужих традиций и интересов, Иван Гарднер обретает опору в Православии.

Путешествие на Афон, описанное в данной книге, предпринятое как бы «по случаю», имело для Иване Гарднера огромное значение.

Язык повествования прост. Автор не пытается удивить нас красотами стиля или какой-то интригой. Собственно, и интри-

ги никакой нет — люди прибыли на Афон, чтобы поклониться великим христианским святыням, вдохнуть воздух «монашеской республики», создававшей во многом устав нашей Церкви, прикоснуться к Вечности. Никаких приключений, просто переход из монастыря в монастырь, знакомство с монахами и другими паломниками. Даже описания церквей практически отсутствуют. Один раз подробно рассказав об устройстве типичного афонского храма, Гарднер практически не возвращается к йоте теме. Автора больше занимает то, как монашеская жизнь на Афоне отозвалась во внутренней жизни Церкви. Он стремиться ощутить сопричастность подвигу K великих людей, подвизавшихся в афонских монастырях. И, быть может, для постороннего наблюдателя, на место которого становимся мы, раскрывая книгу, это не покажется таким уж увлекательным.

И тем не менее чтение книги оставляет ощущение того, что ты путешествуешь по Святой горе вместе с умным и внимательным спутником. Из чего оно складывается? Именно из неторопливого рассказа, лишенного пустой внешней красивости. Из честности рассказчика, не забывающего упомянуть все обстоятельства пути. Из его внимания к мелочам. И, конечно, из постоянного ощущения автора, передающегося и читателю, ощущения близости Вечности.

Михаил Дьяченко





Публикация подготовлена к столетию со дня преставления прп. Варсонофия Оптинского

## **Преподобный Варсонофий Оптинский**

итие

Преподобный Варсонофий, в миру Павел Иванович Плиханков, родился 5 июля 1845 года. Его путь в монастырь был долог и нелегок, в миру прошло 46 лет — большая часть его жизни. Кадетский корпус, военная служба, блестящая карьера. Прямая возможность к стяжанию всех мирских благ. И... отказ от всего. Сослуживцы и знакомые никак не могли понять: что же за «изъян» в стройном, красивом полковнике, весь облик которого так дышал каким-то удивительным благородством? внутренним Жениться не женится, балов и званых обедов, равно как и прочих светских развлечений, избегает. В театр, бывало, ходил, да и тот бросил. За спиной у Павла Ивановича даже поговаривали порой: «С ума сошел, а какой был человек!..»

А между тем то были лишь вехи на пути Павла Ивановича к оставлению дольнего и восхождению горняя. Как-то ноги сами собой привели его в небольшой бедный монастырь, посвященный святому Иоанну Предтече. Там полюбилось ему молиться у мощей святите-Варсонофия Казанского, долгие часы простаивал он в монастырском храме у раки святого. Мысль о монашестве поначалу страшила, уход в монастырь казался делом невозможным, постепенно созревала решимость оставить мир. Оставалось лишь сделать выбор: в какой обители положить начало иноческому подвигу? В период этих раздумий попался в руки Павлу Ивановичу один духовный журнал, а в нем — статья об Оптиной пустыни и преподобном старце Амвросии.

...Когда он только подходил к Оптинскому скиту, находившаяся в «хибарке» старца Амвроси,я одна блаженная неожиданно с радостью произнесла: — Павел Иванович приехали.

— Вот и слава Богу, — спокойно отозвался преподобный Амвросий...

Здесь же, в «хибарке», и услышал Павел Иванович поразившие его слова преподобного: «Через два года приезжайте, я вас приму». По прошествии двух лет полковник Плиханков подал прошение об



отставке. В Оптину он прибыл в последний день отпущенного ему преподобным срока, но старца в живых уже не застал.

10 февраля 1892 года Павел Иванович был зачислен в число братства Иоанно-Предтеченского скита и одет в подрясник. Каждый вечер в течение трех лет ходил он для бесед к старцам: сначала к преподобному Анатолию, а затем к преподобному Иосифу.

Через год, 26 марта 1893 года, Великим постом послушник Павел был пострижен в рясофор, в декабре 1900 года по болезни пострижен в мантию с именем Варсонофий, 29 декабря 1902 года рукоположен в иеродиакона, а 1 января 1903 года был рукоположен в сан иеромонаха...

В 1903 году преподобный Варсонофий был назначен помощником старца и одновременно духовником Шамординской женской пустыни и оставался им до начала войны с Японией.

Вскоре начинается Русскояпонская война, и преподобный Варсонофий за послушание отправляется на фронт: исповедует, соборует и причащает раненых и умирающих, сам подвергается неоднократно смертельной опасности. После окончания войны преподобный Варсонофий возвращается к духовничеству. В 1907 году он возводится в сан игумена и назначается скитоначальни-KOM.

К этому времени слава о нем разносится уже по всей России. Ушли в вечные обители святой праведный отец Иоанн Кронштадтский, преподобный старец Варнава Гефсиманский. Страна приближалась к страшной войне и неизмеримо более страшной революции, житейское море, волнуемое вихрями безумных идей, уже «воздвизалось напастей бурею», люди утопали в его волнах...

Как в спасительную гавань, стремились они в благословенный Оптинский скит к преподобному Варсонофию за исцелением не только телес, но и истерзанных, истомленных грехом душ, стремились за ответом на вопрос: как жить, чтобы спастись? Он видел человеческую душу, и по молитвам ему открывалось в человеке самое сокровенное, а это давало ему возможность воздвигать падших, направлять с ложного пути на истинный, исцелять болезни, душевные и телесные, изгонять бесов. Его дар прозорливости особенно проявлялся при совершении им Таинства Исповеди. С. М. Лопухина рассказывала, как, приехав шестнадцатилетней девушкой в Оптину, она попала в «хибарку», в которой принимал старец. Преподобный Варсонофий, увидев ее, позвал в исповедальню и там пересказал всю жизнь, год за годом, проступок за проступком, не только указывая точно даты, когда они были совершены, но также называя и имена людей, с которыми они были связаны. А завершив этот страшный пересказ, велел: «Завтра ты придешь ко мне и повторишь мне





все, что я тебе сказал. Я хотел тебя научить, как надо исповедоваться...»

Оптину за все время своей монашеской жизни преподобный Варсонофий покидал лишь несколько раз — только по послушанию. В 1910 году, также «за послушание», ездил на станцию Астапово для напутствия умиравшего Л.Н. Толстого. Впоследствии он с глубокой грустью вспоминал: «Не допустили меня к Толстому... Молил врачей, родных, ничего

не помогло... Хотя он и Лев был, но не смог разорвать кольцо той цепи, которою сковал его сатана».

В 1912 году преподобного Варсонофия назначают настоятелем Старо-Голутвина Богоявленского монастыря. Несмотря на великие духовные дарования старца, нашлись недовольные его деятельностью: путем жалоб и доносов он был удален из Оптиной. Смиренно просил он оставить его в скиту для жительства на покое, просил

позволить ему остаться хотя бы и в качестве простого послушника.

Мужественно перенося скорбь от разлуки с любимой Оптиной, старец принимается за благоустройство вверенной ему обители, крайне расстроенной и запущенной. И как прежде, стекается к преподобному Варсонофию народ за помощью и утешением. И как прежде, он, сам уже изнемогавший от многочисленных мучительных недугов, принимает всех без отказа, врачует телесные и душевные недуги, наставляет, направляет на скорбный. тесный И единственно спасительный путь. Здесь, в Старо-Голутвине, совершается по его молитвам чудо исцеления глухонемого юноши. «Страшная болезнь следствие тяжкого греха, совершенного юношей в детстве», поясняет старец его несчастной матери и что-то тихо шепчет на ухо глухонемому. «Батюшка, он же вас не слышит, — растерянно восклицает мать, — он же глухой...» — «Это он тебя не слышит, — отвечает старец — а меня слышит», — и снова произносит что-то шепотом на самое ухо молодому человеку. Глаза того расширяются от ужаса, и он покорно кивает головой... После исповеди преподобный Варсонофий причащает его, и болезнь оставляет страдальца.

Меньше года управлял старец обителью. Страдания его во время предсмертной болезни были поистине мученическими. Отказавшийся от помощи врача и какой бы то ни было пищи, он лишь повторял: «Оставьте меня, я уже на кресте...» Причащался старец ежедневно.

1/14 апреля 1913 года предал он свою чистую душу Господу. Похоронен был преподобный Варсонофий в Оптиной, рядом со своим духовным отцом и учителем преподобным Анатолием старшим.

Бог





ога познавать могут люди **Б**по мере того, как будут совершенствоваться еще здесь на земле, но главным образом в будущей жизни. На небе все бесплотные блаженные духи все время совершенствуются, подражая низшие высшим... Самые высшие духи — это Серафимы, но и они не видят Бога таким, какой Он есть на самом деле, хотя каждое мгновение с огромной быстротой идет их совершенствование, и они подражают Богу насколько им возможно. А Серафимам подражают Херувимы и т. д. Наконец, человек подражает Ангелам. И так друг другу подражая, все стремятся к совершенству, поэтому, познавая Бога, но никогда ни познать, ни увидеть Его не будут в состоянии, ибо Господь Бог есть Существо беспредельное, а все остальные существа, как сотворенные Богом, ограничены. Была одна попытка не только сравниться с Богом, но даже встать выше Него и окончилась тем, что сей серафим стал ниже всех и приобрел сразу все отрицательные свойства за свою гордость и дерзость.

### Заповеди Божии

нглийский философ Дар-Англииский филост Вин создал целую систему, по которой жизнь — борьба за существование, борьба сильных со слабыми, где побежденные обрекаются на гибель, а победители — торжествуют. Это уже начало звериной философии, а уверовавшие в нее не задумываются убить человека, оскорбить женщину, обокрасть самого близкого друга. И все это совершенно спокойно, с полным сознанием своего права на все эти преступления. И начало всего этого опять в помысле, которому поверили люди, в помысле, что нет ничего запретного, что Божественные заповеди не обязательны, а церковные постановления стеснительны. Нельзя доверяться этим помыслам. Надо

раз и навсегда покорно подчиниться требованиям Церкви, как бы они ни были стеснительны. Да вовсе они и не так трудны! Чего требует Церковь? Молись, когда надо, постись это надо исполнять. Про Свои заповеди Господь говорит, что они не тяжки. Какие же это заповеди? «Блажени милостивии...» (Мф. 5. 7) — ну, это мы еще, пожалуй, исполним: умягчится сердце наше, и мы окажем милость, поможем бедным людям. «Блажени кротции...» (Мф. 5,5) — вот тут стоит высокая стена — наша раздражительность, которая мешает нам быть кроткими. «Блаесте, егда жени поносят вам...» (Мф. 5, 11) — тут уже в нашем самолюбии и гордости почти непреодолимая преграда к исполнению этой заповеди. Милость мы оказываем, пожалуй, даже справимся со своей раздражительностью, но снести поношение, еще добром заплатить за него — это уже вовсе невозможно нам. И вот преграда, которая отделяет нас от Бога, и которую мы и перешагнуть не стараемся, — а перешагнуть надо. Где искать силы для этого? В молитве.

## Крест

Все несут свой крест, и вы несете свой крестик, хоть и одним пальчиком, а все-таки несете. Несение креста необходимо потребно для спасения всякому христианину, а не только монаху. Да, все несут крест и несли, даже вочеловечившийся Бог нес крест, и Его крест был самый тяжелый, как заключавший в себе все кресты всех людей. И заметьте: Бог несет крест, а человек помогает (Симон Киринейский) тем, что берет от Него крест и сам несет его. Значит, и мы, неся свои кресты, помогаем Господу в несении креста, т. е. готовимся быть Его слугами на небесах в лике бесплотных духов... Какое высокое назначение!..

## Крестное знамение

Великое имеем мы, верующие, оружие — это сила Животворящего Креста. Как подумаешь, страшно становится за неверующих, они совершенно беспомощны: это все равно, как если бы человек совершенно безоружный ночью отправился в дремучий лес, да его там растерзает первый попавшийся зверь, а защититься ему нечем. Мы же не будем бесов. страшиться Сила крестного знамения и имя Иисусово страшно для врагов Христа, нас спасет от лукавых сетей диавольских.

#### Молитва

**/** олитва, пост и бодрствова-**1** ние над собою, т. е. хранение своих мыслей и чувств, делают нас победителями врагов нашего спасения. Самое трудное из этих трех дел есть молитва — вечная добродетель, которая вследствие упражнения обращается в навык, а молитва до самой смерти требует побуждения, следовательно, подвига. Молитва трудна, так как ей противится наш ветхий человек, но она трудна еще и потому, что враг со всею силою восстает на молящегося. Молитва — есть вкушение смерти диаволу. Хотя, конечно, он уже умер духовно, но молитва как бы снова поражает его, а потому он всячески ей противится. Даже святые, уж кажется, должны бы только утешаться молитвой, но по временам она и для них трудна. Правда, молитва несет с собою и высокие утешения, и не только праведнику, но и грешнику.

Заметьте эту последовательность: начинает хвалить Господа душа, и от этого приходит в веселие и начинает радоваться дух. Это относится ко всякому человеку, когда он начинает молиться или прославляет Бога.



**П**ринуждение себя и понуждение на молитву очень нужно в молитвенном подвиге.

## **Церковная** молитва

Важна молитва церковная, лучшие мысли и чувства приходят именно в церкви, правда, и враг в церкви сильнее нападает, но крестным знамением и молитвой Иисусовой отгоняйте его. Хорошо встать в церкви в какой-нибудь темный уголок и молиться Боженьке. «Горе имеем сердца!» — возглашает священник, а ум наш часто стелется по земле, думая о непотребном. Боритесь с этим.

**(7** преподобного Иоанна Лествичника спросили, есть ли верные признаки, по которым можно узнать, приближается ли душа к Богу или отдаляется от Него. Ведь относительно обыденных предметов есть определенные признаки хороши они или нет: когда, например, начинает гнить капуста, мясо, рыба, то легко заметить это, ибо испорченные предметы начинают издавать дурной запах, изменяют цвет и вкус, и внешний вид их свидетельствует о порче. Ну, а душа? Ведь она бестелесна и не может издавать дурной запах или менять свой вид. На этот вопрос святой отец ответил: верный признак омертвения души есть уклонение от церковных служб. Человек, который охладевает к Богу, прежде всего наизбегать чинает ходить церковь. Сначала старается прийти к службе попозже, а затем и вовсе перестает посещать храм Божий. Оттого-то для иноков и обязательно посещение службы. Правда, по неотложным делам иногда разрешается не ходить ко всем службам, но при возможности это вменяется в необходимую обязанность. У нас в скиту даже обходят кельи по праздникам, чтобы никто не уклонился от церковной службы.

### Bepa

Гного появилось у нас воров. Не тех, которые лезут в карман или ограбляют дома, нет, эти воры злее и опаснее. Они являются к вам в костюме, говорят громкие фразы, а в результате крадут самое дорогое — веру. Когда же у человека выкрали веру, он спрашивает у своих учителей: «А как же теперь жить?» — «Живите по разуму своему», — отвечают. Разум же, как известно, без веры, не всегда бывает хорошим советчиком, и человек начинает следовать хотениям своей плоти и падает все ниже и ниже. Деточки, берегите святую веру, это неоцененное сокровище, с ним войдете в Царство: ведь не для малого мы трудимся, а для завоевания Царства, да еще какого Небесного!

ез веры во что-нибудь неничего сделать. Посмотрите, почему какойлибо человек, ну хоть ваш брат, желает стать врачом? Потому, что он верит в медицину. Каждый из ученых верит в свою науку. И так везде, во всем. Точно так же христианской жизни необходимо верить в Бога, Христа, Евангелие. «Мы не можем верить, — говорят иные, — нет на то доказательства. Иное дело наука там все доказано». Хорошо, но прежде, чем отвергать что-либо, надо исследовать испытать. предмет, Наша вера зиждется на Евангелии, вот и испытайте, что это за учение. Святой Иоанн Богослов прямо говорит, что надо испытывать дух. Но надо испытывать на практике. Пожить надо по евангельскому учению и узнать на деле, правда ли, что «блажени нищие духом», «блажени кротции» — и так далее. Раз вы не испытали этого, то не можете и опровергать, не можете утверждать, что Евангелие — ерунда. А многие так говорят. Но на Страшном Суде сих людей спросят: «Что, читали ли вы Евангелие?» И получится обязательно три ответа: 1. Нет. 2. Кое-как. 3. Да, конечно, читали, только не поняли... На первый ответ можно сказать, что они сами виноваты, никто не запрещал читать, напротив, даже просили читать, теперь себя сами вините. На второй ответ почти то же можно ответить. Вот третий ответ более интересен. Эти как бы даже заслуживают извинения. Не могли понять Евангелия, т.е. поверить. Но эти также безответны. «Вам был дан ключ разумения «испытайте дух», почему вы не хотели испытать? Значит, вы сами и виноваты». Таким образом, и эти безответны.

## Нравственность

росвещение научное мо-Тросвещение ...., жет быть усваиваемо всеми народами без различия, но нравственное просвещение и чистота свойственны только христианину... В монастыре достигнуть нравственного совершенства удобнее, чем в миру... Как в миру, так и в монастыре волнуют человека страсти, но в миру с наслаждением предаются страстям, если не на деле, то в слове и мысли, а в монастыре идет борьба против влечения страстей, за что и получается от Господа награда и нравственное очищение...

### Вражда

Местные отцы и братия! Вот и с Животворящим Крестом в руках прошу и умоляю вас прекращать между собою неудовольствия. Неудовольствия, если не сказать вражда, увеличиваются. Если



это так в миру, то да не будет сего между нами в обители. Первая заповедь — любовь. Апостол Павел сказал: «Если я говорю языками человеческими и ангельскими, но любви не имею, то я кимвал звенящий» (Ср.: 1Кор. 13, 1). Любовь выше всего. Я вам решил это напомнить в день памяти святого Иоанна Богослова, апостола Любви... Не останавливайтесь на одной внешней исправности, хотя и она нужна, но главное — это искоренение из сердца страстей, в особенности зло-

Всеминение сказано: молитесь за врагов ваших (Ср.: Мф. 5, 44), — и, действительно, враги, желая нам досадить и сделать что-либо злое, делают это исключительно по своему нерасположению к нам, но по большей части своим злом пресекают большее зло, которое грозило нам. Поэтому они истинные наши благодетели, за которых нам надо молиться.

#### Жизнь вечная

азличны устроения лю-Дазличны устрого дей, различную славу унаследуют они и в жизни будущей. Апостол Павел пишет: «Ина слава солнцу, ина слава звездам...» (1Кор. 15, 41). Даже Ангелы Божии не в одинаковой степени и славе у Бога. Ближе всех к престолу Божию пламенные Серафимы, затем Херувимы, потом Престолы, Господствия, Силы, Власти, Начала, Архангелы, Ангелы. Но эти девять чинов ангельских совершенствуются ежесекундно, так и души людей, смотря по тому, насколько они были приготовлены на земле, не остаются в одном состоянии, а переходят из клеточки в клеточку.

## Искушения

Kогда вы находитесь в хорошем, благодушном настроении — ждите бури... Так почти всегда бывает... Действительно, всякому доброму делу или предшествует, или последует искушение....

Всякая душа, стремящаяся к новой жизни, жизни во Христе, испытывает гонение извне от мира и переживает великую борьбу с внутренними врагами. Эти искушения неизбежны по слову Спасителя: «Меня гнали и вас будут гнать» (Ин. 15, 20). Но тут же утешает Господь: «Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше» (Ин. 15, 20). Относиться же к этим искушениям нужно различно: с внутренним врагом упорно бороться, побеждая его с помощью благодати Божией, внешним же врагам — прощать. Бояться этой борьбы не надо. Господь укрепляет нас в ней и дает нам такие неизглаголанные радости, что сравнению с одной минутой их все земные радости — ничто.

#### **Уединение**

Теобходимо углубляться в Нсебя, в свой внутренний мир, т. к. в нем таится источник утешения. Ученые для отдыха уезжают за границу, под южное небо Сицилии, а мы углубимся в свое сердце, в коем заключается целый чудный мир, может быть, многим неизвестный. Но как войти в него? Единственный ключ есть Иисусова молитва, которая открывает нам дверь в этот мир. Но чтобы углубиться во внутренний мир, необходимо уединение. Некоторые святые для обретения уединения бежали в глубочайшие пустыни и оставляли всех и вся, чтобы только упражняться в Иисусовой молитве. Известный подвижник Лука Элладский, подвизавшийся сначала в одном из греческих монастырей, бежал в пустыню для усовершенствования В молитве, Т. постоянные толпы народа, приходившего за советом и утешением, мешали ему сосредоточиться. Поступил он подобно Арсению Великому, который был научен Самим Богом: «Бегай людей и спасешься». Является вопрос: законно ли поступил Лука, оставив народные массы для спасения только своей собственной души? Вполне законно. Ученые, чтобы издать какой-нибудь научный труд, удаляются от общества и углубляются в свою работу. Ученик, приготовляясь к экзамену, уходит в отдельную комнату, а если нет таковой, то часто, закрыв уши, чтобы не слышать чего-либо постороннего, зубрит свои предметы; не тем ли более святой для приготовления себя к вечной жизни имеет право на уединение? И удаляется он от людей не из ненависти к ним, не по эгоизму, но и там, в пустыне, служит тому же миру молитвой о нем ко Господу. Одному схимнику явилась однажды Матерь Божия и спросила его: «Кто ты такой?» — «Я грешнейший и недостойнейший раб Твой, Владычица», — ответил он. «Но какое твое звание?» — «Я схимник». — «А что значит — схимник?» Старец затруднился ответить. Тогда Сама Владычица Матерь Божия объяснила ему: «Схимник — есть молитвенник за весь мир». Итак, святые, удаляясь от людей, не перестают любить их и молитвами своими отвращают от грешных гнев Божий.

### Наука

Наука не только не препятствует, а даже способствует духовному, религиозному развитию. Об этом говорят таким же образом святой Василий Великий, святой апостол Павел и другие. Наукой злоупотребляют, это правд





#### Наталья Пестова

## Сретенский бал

Фото П. Зотова

Множество прекрасных ассоциаций вызывает слово бал: вихрь вальса, помпезность полонеза, игривость мазурки, торжество музыкальной классики и женской красоты, блистание остроумием и красноре-

чием, искусством спора и беседы, благородство манер, утончённость вкуса...

Бал соткан из целого свода этических правил и только ему присущих условностей. Здесь выбирали невест, обсуждали

свежие новости и важные политические решения, демонстрировали последние новинки моды, молодые встраивались в социум, как сказали бы мы сейчас...

Недаром говорили в старину: «Бал — это жизнь в миниатюре». К балу готовились заранее, тщательно. И как культурное явление, оно не кануло бесследно в прошлое. Спросите почему? Возможно, не только за внешний блеск, но и за рыцарское отношение к женщине, о котором тоскует не одно поколение.

В Чехии и сегодня процветают корпоративные балы: сварщиков, пожарников, врачей, почтальонов, непременным атрибутом которых является бальное платье на старинный манер.

С 2012 года в Москве и других больших городах России в обиход стали входить молодёжные балы, посвящённые самым значительным православным праздникам. Одним





из наиболее популярных стал Сретенский бал, приуроченный ко Дню православной молодёжи, отмечаемому теперь 14 февраля.

Позади первый Сретенский бал в Мещовске. Прошёл он вечером 15 февраля в средней школе. В числе дебютантовучастников — старшеклассники четырёх средних школ рай-Серпейской, Домашовской, Кудринской и Мещовской. Они по жребию готовили танец, который было принято исполнять на балах. На подготовку отводился один месяц. Движения разучивали не с профессиональным хореографом, а со своими учителями: где их наберёшься, профессионалов-то?!

Первый бал договорились провести в форме конкурсной программы. Пошли по принципу «что привычнее и более знакомо».

Поскольку в набор великосветских развлечений входили музицирование, поэтическая декламация, писание стихов в девичий альбом, соответственно и конкурсную программу начинили тем же: кроме танцевального в неё включили «Оду Татьяне» (пушкинской героине), «Романс для Татьяны» и буриме — четверостишие по заданным рифмам. Под этим заданием и подразумевались стихи в альбом.

На старинных балах присутствовали уважаемые именитые особы, следившие за соблюдением приличий и этикета.

Роль гарантов хорошего тона на нашем первом Сретенском балу была отведена Н. А. Аношкиной, заместителю главы администрации района по социальным вопросам, О. В. Стуковой, заведующей отделом образования, Т. М. Бариновой, председателю правления Мещовского райпо, пришедшей на праздник со своими призами, А. С. Костиковой, заведующей отделом культуры, И. П. Пухомелиной — педагогу-хореографу центра «Воспитание». Они же и вошли в состав жюри конкурсной программы.

Роль распорядителя бала была отведена постоянной ведущей мещовских праздников Светлане Новиковой.

По устоявшейся вековой традиции бал открылся полонезом. Его исполнили воспитанницы хореографической студии «Воспитание». Этот танец завоевал популярность с XVIII века благодаря торжественности музыки и относительно лёгкому по исполнению основному шагу. Владея танцевальным искусством, барышни задали показательную планку следовавшим за ними конкурсанткам. Шарм и загадочность исполнительницам полонеза придавали маски-лорнетки.

Первый конкурс — танцевальный — открывают дебютанты из Серпейска.

Каждая школа выставила на самый главный конкурс по пять пар за исключением кудринцев: у них шесть — четного количества требовал танец, выпавший им по жребию.

Серпеяне исполнили польку. В России на великосветские балы её допускали неохотно, зато дети и учащаяся молодёжь танцевали её с востор-

гом.

Соблюдение бального круга в рисунке танца, чёткая смена пар, присущая балам — то, за что можно было похвалить серпейских дебютантов. Многие отметили среди них «даму в голубом».

Ни один бал не обходился в старину без мазурки. Её станцевала молодёжь Мещовской школы. Как подчеркнула ведущая, «в мазурке дамы могли вволю пококетничать, кавалеры — показать свою лихость». Танцующие подтвердили правоту этого высказывания: были в меру раскованны и выдержали воплощение замысла в едином стиле.

Менуэт — любимый танец при дворе французского короля Людовика XIV. «Король танцев», или «танец королей», как иначе ещё именовали менуэт, отличается изысканностью и грациозностью движений. Видимая лёгкость даётся долгими репетициями. Домашовские барышни и кавалеры сумели справиться с выпавшими на их долю сложностями, порадовав зрителей элегантным и плавным «скольжением по паркету».

По этикету бал мог не только начинаться, но и заканчиваться полонезом. Тот же по-







рядок был соблюдён и у нас: первый конкурс завершался самым помпезным танцем в исполнении кудринских школьников под музыку П. Чайковского из оперы «Евгений Онегин». Вообще Чайковский в этот вечер звучал часто, в том числе и знаменитый, узнаваемый «Вальс цветов». Лучшие образстаринной музыкальной ЦЫ классики создавали настроение в зале, наполненном множеством нарядных болельщиков, возвращали нас в блистательный XIX век. Кудринские пары, что было очевидным, наиболее соответствовали милой сердцу старине: кринолины, кипенная белизна платьев, длинные бальные перчатки, элегантные причёски с украшениями, царственная осанка... Как только кудринцы с дороги вошли в зал, они сразу же внесли особый дух великосветского благородства, который не спутаешь ни с чем. Скорее всего, потому-то жюри и простило им оплошность в танце: несколько сбились в начале, но тут же с достоинством выправились. Их наставница учитель физкультуры Любовь Викторовна Фёдорова, которая давно и успешно ставит в школе танцы, очень переживала за своих питомцев, находясь тут же в

зале. А толк в бальных танцах она знает с тех пор, как начала изучать ритмику в Мещовском педколледже, дополняя умение природной склонностью к красивым движениям. Её же воспитанники, участники бала семиклассница Анна Серкова и десятиклассник Константин Маричанов единодушно признаны лучшей парой в тот прекрасный зимний вечер.

Конкурс «Ода Татьяне» открыл нам имя юного поэта из Домашовской школы Владислава Пронюшкина. Он сочинил и декламировал поэму, в основе которой лежит достойный альтруистический пафос «её я счастья не разрушу». Распознав в романтическом юноше заправского книгочея, услышала от него подтверждение: «Я прочитал всю домашнюю библиотеку и половину сельской, а стихи начал писать неожиданно для себя три года назад».

Очаровательная Олеся Куклина, представлявшая 11 класс Мещовской школы, посвятила оду не пушкинской Татьяне, а другой – древней римской святой, мужественно принявшей муки за Христа. Память которой празднуем 25 января. В стихах ёмко раскрывалось её житие, что и стало од-

ним из главных ответов на вопрос «Что же Сретенского было на нашем балу?» Олеся и Владислав отмечены жюри как лучшие в поэтическом состязании.

Наступил черёд пения. Жанр романса при всей своей популярности весьма непрост в исполнении. Но молодость дерзала! И мы услышали вдохновенное пение Камилы Абдумажитовой (Мещовск) «За всё спасибо, добрый друг!», Сергея Харчевникова (Серпейск) «Не уходи, побудь со мною», Ана-Мамошкиной стасии (Кулринская) «А напослелок я скажу», Софии Фроловой (Домашовская) «Не уезжай ты, мой голубчик».

Жюри отдало пальму первенства Анастасии, возможно, за её уверенное исполнение, лично меня пленила своей нежностью и женственностью София.

Буриме сочиняли прямо в зале, используя рифмы, «любовь-кровь-вновь» (хорошо, что не «морковь»), «розыслёзы». Сразу вспомнились девичьи повести Лидии Чарской. В конкурсе «Стихи в альбом» серпеяне были мягко ироничны, мещовцы не скупились на красивые эпитеты, у кудринцев выплывали строки утешительного свойства, домашовцы выдали вопль страдающего сердца.

Пока команды переживали мозговой штурм, Светлана Новикова проверяла зал на предмет знаний о большой моде прошлых веков. Нужно было дать название демонстрируемым вещам на экране и обозначить их функциональное назначение. Отвечали в основном верно, узнавая цилиндр, боа, вуаль, канделябр и многое другое.

Когда все конкурсные задания были исчерпаны, наступило время подведения итогов. Жюри присудило первое место Кудринской школе, второе — Мещовской...

Впрочем, для бала это и не



принципиально. По мнению многих, опрошенных мною, в следующий раз, коль мы соглашаемся возродить прекрасное забытое старое, лучше отказаться ОТ общекомандного зачёта, оставив только личное первенство, скажем, за самое изысканное письмо даме сердца, самую блестящую остроумную реплику. Можно напридумывать разных конкурсов для раскрытия и поддерживания самобытной индивидуальности. Бал служил весьма подходящим местом для проявления личностных особенностей, и этим стоит воспользоваться.

Улучив минутку, спрашиваю о впечатлениях директора Домашовской школы Антонину Николаевну Афонину, приехавшую на бал поболеть за своих вместе с супругом:

- Таких событий бы почаще! Первая мысль, посетившая меня, — ввести в выпускной вечер элементы старинных балов. Первый Сретенский, считаю, удался. Я бы всем поставила «пятёрки», потому что реискренне старались, много трудились, волновались. Они дали нам почувствовать атмосферу ушедших эпох. Юноши и девушки предстали в своей естественной красоте. Чёрные бабочки, цветные шейные платки и удачные детали мужского бального костюма. В юношах мы увидели и трепетную робость, и галантность, не было зажатости. Моим ребятам пришлось чуть сложнее, чем остальным: они только вернулись с двухдневных лыжных соревнований, сегодня утром бежали по 10 километров. Получилось в буквальном смысле «с корабля на бал». Как организатор, я пошла бы дальше бал для маленьких Татьян. Малыши более раскованны, непосредственны, приучать их к прекрасному легче.

А вот мнения самих участников:

десятиклассник Михаил Мишаков, Серпейск: «Бал — хорошая альтернатива дискотеке»; десятиклассник Дмитрий Галушкин, Мещовск: «Очень увлекал весь процесс подготовки, мы рвались на репетиции. Здесь необычная атмосфера, мне нравится!»;

одиннадцатиклассница Кристина Николаенко, Мещовск: «Меня переполняют эмоции! Не зря старались, всё получилось, от этого — радость!»

В заключительном слове Н. А. Аношкина пообещала: отныне Сретенский бал станет традиционным, готовиться к нему старшеклассники будут в течение года.

А мы благодарим сотрудников районного Дома культуры, стараниями которых получился чудный праздник: они составили хороший сценарий, со вкусом оформили бальный зал, подобрали музыкальный ряд, осуществляли звукорежиссуру.

#### «Pro» и «contra»

А теперь самое время поразмышлять над тем, почему Церковь, боровшаяся с балами во времена наших «прапра», сегодня инициирует, поощряет этот вид развлечений?

Если кратко, то вот ответ на вопрос, почему боролась?

Он, ответ, лежит на поверхности: характерные для дамской бальной моды обнаженные плечи и бюст, конечно же, в XIX веке воспринимались духовенством не иначе как вызовом вековым устоям, оскорблением общественной нравственности. Даже при том, что появляться на людях в легкомысленном виде дозволялось только знати. Попробуй дворовая девка позволить себе нечто подобное. Даже подумать страшно. Крестьянская жизнь с её консервативным укладом больше располагала к сохранению целомудрия.

Церковь никак не могла соглашаться и с духом вольтерьянства, западного вольнодумства, культивируемого бальным этикетом и великосветским нормами, которое отразилось в «офранцузивании» русского дворянского общества.

Жеманничанье, выспренность и прочая искусственность в поведении и внешнем виде, отвергаемые церковными установлениями, также были долгое время неотъемлемой частью мира бальных условностей. Данное явление тонко подмечено Пушкиным в его прекрасной повести «Барышнякрестьянка». Главный герой Алексей только потому и полюбил дочь помещика-соседа, что имел счастливую возможность видеть её в естественном виде, когла она гениально вошла в образ (игра и естественность ну, не парадокс ли?) крестьянской девушки. Пушкин с этой повестью выступил — в который уже раз — потрясателем сложившихся дурных основ светской жизни, осуждаемых Церковью. В самом деле, не мог такой человек умереть без покаяния!

Теперь на дворе другие времена: мы пожинаем плоды насаждения государственатеизма. Почти век длится операция по переделыванию национального сознания. Сначала большевистскими методами, теперь неолиберальными – оголтелой пропагандой и насаждением разврата. Всё смешалось в наших головах: добро и зло поменялись местами, мужчины резко сдали позиции сильного пола с его инстинктом кормильца и первопроходца, превратились женщины неуправляемых феминистокамазонок.

Не говоря о легитимизации секс-меньшинств, всё более претендующих на главенство в обществе собственной извращенческой идеологии. Легализация однополых браков, размывание различий между полами и прочие признаки агрессивной апостасии в Европе — уже повседневная реальность.

В эпоху расчеловечивания человека Церковь начала благословлять молодёжные



балы. И тому есть веские причины

Давайте спросим у любой женщины, как она чувствует себя в спортивном костюме В вечернем платье. Контраст в самоощущениях разительный. В выходном наряде женщина действительно почувствует себя существом прекрасного пола, что отразится на её речи, жестах, походке и... на гормональном фоне. Балы тем и ценны: они заставляют вспомнить девушку о своей женской природе, а юношу — о мужской. Торжествующая женственность и подтянутая мужественность с её галантным отношением к даме возвращают нашей молодёжи природные архитипы полоролевого поведения. Хотя я не профессиональный психолог, занимаюсь наукой о душе на уровне хобби, но полагаю, что здесь попала в точку.

Далее. Настоящий бал предполагает у его участников наличие тонкого вкуса, владение стихотворчеством, искусством спора и беседы,

эпистолярного навыками жанра, умением красиво исполнять старинные бальные танцы, музицировать, петь, блистать остроумием, быть если не эрудированным, то, по крайней мере, достаточно осведомлённым человеком, чтобы, как минимум, суметь поддержать любой достойный светский разго-Нельзя воцерковить юное существо, не подготовив для этого почву - напитать душу высоким интеллектуальным и эмоциональным содержанием. Прежде душевное, а потом духовное, говорит апостол. Отсюстановится МЫНТКНОП стремление многих нормальных родителей дать своим детям как можно больше из того, что нам сегодня предлагает сфера дополниобразования. тельного Пусть перегружен И ребёнок, но главное, не бездельничает, тратит золотые годы на самосовершенствование. В жизни всё, конечно, пригодится. А бал может и должен стать той площадкой, где молодой человек

обнаружит свои таланты и приобретенные навыки. Бал — это своего рода смотрины, где можно не только удачно себя преподнести, но и познакомиться с достойным человеком, не исключено, будущим спутником жизни. Опыт показывает, что молодёжная дискотека, где созданы все условия для разнуздывания самых низменных инстинктов и беснования, не место для приличных знакомств благородного времяпровождения.

С тех пор, как в России начала возрождаться церковная жизнь, одной из приоритетных забот духовенства стало воцерковление молодёжи, особенно старшего школьного и студенческого возраста, когда в наибольшей степени проявляется стремление к независимости и свободе, сдобренное возрастным нигилизмом. Мучительный поиск «что и как предпринять!» привёл к таким формам самореализации и сотрудничества молодых людей, как походные лагеря, секции экстремального туризма, волонтёрские общества, православные вокально-инструментальные самбли... А венец всему бал как форма не пустого, не расслабленного развлечения, требующего ещё и ко всему прочему длительной кропотливой подготовки.

Если кто имеет что сказать в дополнение изложенному мною, буду только рада продолжению разговора.

Р. S. Первый Сретенский бал в Мещовске тоже инициировала Церковь — в лице благочинного 11 округа Калужской епархии игумена Георгия (Евдачева). Но сами участники бала до сих пор об этом ничего не знают. Видимо, так надо.







## Калужский храм в честь Иоанна Предтечи организует паломнические поездки:







**6,14,18,28** — Оптина пустынь-Шамордино (450 руб.)

**13-14** — Задонск -Тюнино-Елец (1800 руб.)

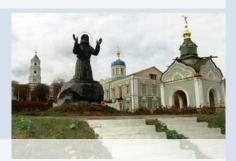
20 — Москва. Покровский монастырь. Мощи блж. Матроны Московской (750 руб.)

21 — Оптина пустынь–Клыково-Шамордино (500 руб.)

27 — Саввино-Сторожевский монастырь. Аносина пустынь, Павловская слобода.Св. источник







## МАЙ

6 — Мещовск. Георгиевский монастырь (Престольный праздник) (550 руб.)

**5,12,19,26** — Оптина пустынь-Шамордино (450 руб.)

13 — Клыково. Монастырь Спаса Нерукотворного-Шамордино (500 руб.)

14 — Боровск. Пафнутьев-Боровский монастырь (праздник) (600 руб.)

18 — Серпухов. Праздник иконы Божией Матери «Неупиваемая Чаша» Крестный ход из Высоцкого во Владычный монастырь. (550 руб.)

**25** — Москва. Покровский монастырь. (Мощи блж. Матроны Московской) (750 руб.)

Запись в храме в честь Иоанна Предтечи Калуга ул. Московская, 30 (перекресток с ул. Кирова) Справки по тел.:74-69-98