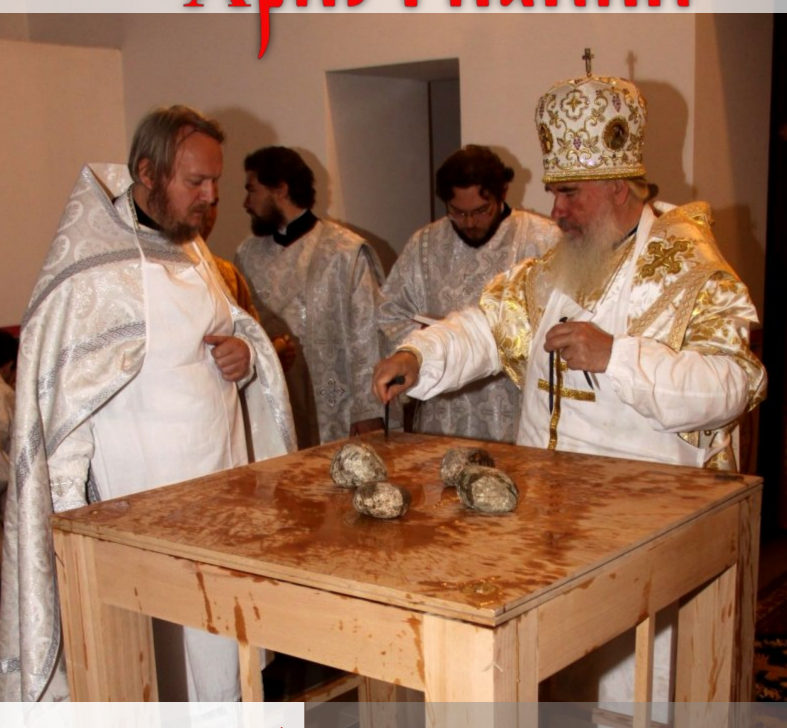
# 



2013 - 6

Освящение храма в честь Успения Пресвятой Богородицы в г. Калуге



8 августа Калужская епархия молитвенно отметила день архиерейской хиротонии митрополита Калужского и Боровского Климента. Вся калужская паства в этот день молилась о долгоденствии, мире и здравии своего архипастыря, который «право правяще словом истин Господних» 23 года управляет епархией благословенной Калужской земли.

Отдел по информационной и издательской деятельности и редакторский коллектив журнала «Православный христианин» с сыновней любовью поздравляет своего архипастыря с важным и памятным днем его архиерейской хиротонии.

От всего сердца желаем дорогому Владыке мира душевного, который он так долго сохраняет в своей епархии, радости от молитвы, которую он постоянно совершает за себя и за вверенную ему паству; во всех трудах по благоустройству храмов, в служении высоким христианским идеалам благое поспешение; милостей и щедрот от Владыки и Творца всяческих, здоровья, терпения и многая и благая лета!





# Православный по благословен Калужского и 2013 — 6

Издается с января 1991 года по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента

## В защиту однообразия

В последнее время я ловлю себя на мысли, что все жду, когда же в нашей стране как-то уравновесится, утрясется жизнь. Когда закончатся все эти перекраивания, перестановки с места на место, перестройки, модернизации и прочая суета. Это очень важно, потому что сегодня мы не столько живем, сколько ждем новостей. Мы не разговариваем, а эти новости обсуждаем. А настоящая жизнь должна быть размеренной, немножко монотонной. Только тогда, в тишине летнего полдня, прислушиваясь, как замер в дремоте уставший от жары город, понимаешь, что и тебе самому уже тяжело переживать этот зной и эти долгие дни, потому что ты уже не юноша, для которого лето — это сплошной праздник. Какой уж там праздник, когда сердце, давление и вообще... И обязательно надо дать себе время погулять по успокаивающемуся перед зимой осеннему лесу, чтобы посмотреть, как он отходит от тяжкой летней работы, и понять, что в этом есть своя радость, свое счастье окончания большого важного труда.

А есть еще специальные дела для зимы и весны, напоминающие нам о том, что время идет и надо как-то постараться не потратить его совсем уж напрасно. Но как тут настроить себя на эти неторопливые, задумчивые занятия, если тебя постоянно накручивает, взвинчивает лента новостей: «важное заявление», «экстренное сообщение», «решительный ответ», «пламенный призыв». И не скажешь, что журналисты что-то придумывают, нет. В самом деле – экстренное, важное, решительное. Поэтому уже хочется, чтобы стало как-то поспокойнее, ведь надо услышать и себя. Пусть ненадолго.

Михаил Дьяченко

#### Михаил Дьяченко стр. 3 В защиту тишины стр. 4 Жизнь епархии В православном календаре появился еще один день памяти стр. 8 святых Петра и Февронии Протдиакон Сергий Комаров 1025-летие Крещения Руси в стр. 9 Калужской епархии Протоиерей Алексей Пелевин Юбилейный год православного стр. 11 молодежного центра «Златоуст» стр. 17 Дети о ПМЦ «Златоуст» Максим Картуесов Преображение Господне стр. 19 В.Н. Тростников Кто мы? Русские, украинцы, стр. 24 белорусы О чем расскажут старые картины. стр. 25 Сказки о художниках Елена Метальникова стр. 26 Мученик Аполлон Бабичев Иерей Георгий Казанцев Цель миссии свидетельство об Истине стр. 31 Ирина Маркина Стихи стр. 36 Татьяна Кибицкая Стихи стр. 37

#### Мнения авторов статей могут не совпадать с мнением редакции.

Адрес редакции:

248600, город Калуга, ул. Набережная, 4

тел. 56–27–00 (доб. 128)

Электронная почта: pravo-christ@eparhia-kaluga.ru

Православный христианин. Выпускается 9-12 номеров в год.

#### Над номером работали:

М. А. Дьяченко, редактор; корректор Анна Смирнова.

Отпечатано с оригинал-макета в типографии «ФЭСТПРИНТ». г. Калуга, ул. С.-Щедрина, 50а. Печать офсетная. Формат 60х84 1/8. Печ. л. 4,5. Тираж 2000 экз. Заказ № 6203. Регистрационное свидетельство № 526 от 26.12.1990.





Участники семинаров, организованных по инициативе Комиссии по церковной благотворительности и социальному служению

# Жизнь епархии

21 июля, по окончании воскресного богослужения в храме в честь Рождества Христова в селе Щелканове Юхновского района в здании воскресной школы прошел лекторий, посвященный празднованию 400=летия Дома Романовых.

На лектории выступили: настоятель храма иерей Роман Бондарук, библиотекарь сельского поселения Н.\_А.\_Филина, преподаватель Калужского филиала МИИТ О.\_С.\_Лисяная (срассказом о династии Романовых). Воспитанники воскресной школы исполнили песню освятых царственных мучениках. Завершилась встреча просмотром документального фильма «Дивен Бог во святых Его» и праздничным чаепитием.

22 июля прихожане храма в честь святого благоверного князя Александра Невского г. Кирова совершили паломническую поездку в г. Москву в

храм Христа Спасителя для поклонения Кресту апостола Андрея Первозванного, привезенного из Греции по случаю 1025-летия Крещения Руси.

Паломничество началось с молебного пения «О путешествующих», которое совершил настоятель Александро-Невского храма иерей Александр Рябов. По окончании молитвословия отец Александр окропил всех собравшихся святой водой и благословил в путь.

Прибыв в Москву и поклонившись святыне, паломники оправились далее по запланированному маршруту, а именно: посетили Зачатьевский ставропигиальный женский монастырь, Новоспасский ставропигиальный мужской монастырь и Богоявленский кафедральный собор (Елоховский собор) г. Москвы.

В монастырях кировским паломникам были предложены экскурсии и дана возможность самостоятельно помолиться и

приложиться к имеющимся там святыням, а также приобрести духовную литературу и сувениры в подарок своим родным и близким.

Возблагодарив Бога за Его великие благодеяния, песоченцы отправились обратно домой.

27 и 29 июля в Калужской епархии прошли семинары, организованные по инициативе Комиссии по церковной благотворительности и социальному служению, Казанского Девичьего монастыря при участии Синодального отдела по благотворительности.

Семинары были посвящены анализу и коррекции поведения детей с множественными нарушениями развития. В мероприятии приняли участие сестры монастыря, а также родители детей-инвалидов, педагоги, психологи, дефектологи и сотрудники Полотняно-Заводского детского дома-интер-



ната для умственно-отсталых детей, которому помогает Казанский монастырь.

Своим опытом с участниками семинаров поделилась заслуженный учитель Российской Федерации, педагог коррекционно-обучающего учреждения центра «Наш дом» Елена Топоркова. В течение 45 лет она занимается с детьми, у которых есть нарушения интеллекта, ДЦП, сенсорные и поведенческие проблемы. Во время своего выступления она рассмотрела примеры работы с детьми-инвалидами и предложила метолики по изменению проблемного поведения и развитию коммуникативных навыков. «С любым ребенком можно найти «окно коммуникации». На это могут уйти годы, но важно не опускать руки и продолжать работать со своим ребенком», — отметила Елена Топоркова.

«Во время семинара родители детей с нарушениями развития открыли для себя много нового. Например, они узнали, какие средства общения можно использовать при взаимодействии со своими детьми, у которых отсутствует устная речь. Также гостей встречи интересовали возможности предпрофессиональной занятости подростков и молодых инвалидов старше 18 лет», — отметила руководитель направления по работе с инвалидами Синодального отдела по благотворительности и соорганизатор семинаров Вероника Леонтьева.

Ha семинарах также рассматривался вопрос о создании при воскресной школе для особых детей, действующей при Казанском Девичьем монастыре, свечной и ткацкой ма-«Предполагается, стерских. что если эта инициатива будет поддержана, то поделки, созданные подопечными, будут реализовываться на благотворительных ярмарках», — отметила Вероника Леонтьева. Сейчас монастырь окормляет 30 семей, где воспитываются детиинвалиды. На протяжении шести лет проводятся регулярные встречи и занятия с детьми и их родителями, организуются паломнические поездки.

Родители детей-инвалидов и все участники семинаров получили индивидуальные консультации по формированию навыков самообслуживания, выполнению алгоритма действий, которые способствуют развитию этих навыков и дальнейшему воспитанию и обучению детей с множественными нарушениями развития.

7 августа представители Калужской епархии проводили отряд полицейских Калужской области в служебную командировку в Дагестан. Молебен о «путешествующих» и особые прошения перед началом доброго дела совершили председатель отдела по взаимодействию с силовыми структурами Калужской епархии иеромонах Дорофей (Соколов) и руководитель епархиальной пресс-службы протодиакон Сергий Комаров.

После теплых приветственных слов руководителей Калужского УМВД к уезжающим полицейским обратился отец Дорофей. Он пожелал им

помощи Божией в прохождении их служебной командировки, вернуться живыми и здоровыми и также с досточнством нести честь и славу Калужского отряда, который во многом зарекомендовал себя в «горячих точках» как образцовый.

В составе оперативной группировки МВД России сотрудники органов внутренних дел будут нести службу в Кировском районе города Махачкалы. В столицу Дагестана калужский отряд был перебазирован из Чечни для оказания помощи местным полицейским в обеспечении порядка на улицах, раскрытии преступлений, ликвидации бандформирований.

Задачи поставлены серьёзные и для их успешного выполнения калужанам придётся проявить не только профессиональное мастерство и выдержку, но и личное мужество. Все, кто собрался в этот вечер проводить своих земляков в шестимесячную командировку, пожелали им удачи и благополучного возвращения.

Попрощавшись с родными и близкими, бойцы заняли места в автобусах и отправились



Проводы полицейских Калужской области в служебную командировку в Дагестан



на станцию Калуга-1 для дальнейшей транспортировки в Махачкалу.

8 августа состоялось закрытие XV юбилейного сезона в рамках летней оздоровительной компании 2013 года для детей и подростков Калуги и Калужской области в православном молодежном центре «Златоуст».

На закрытии присутствовали митрополит Калужский и Боровский Климент, директор ПМЦ «Златоуст» протоиерей Алексей Пелевин, родители отпыхающих летей и гости. Митрополит Климент поздравил всех присутствующих с окончанием юбилейного сезона и сказал о том, что очень важно, каким станет подрастающее поколение. От этого зависит, как будет развиваться в дальнейшем наша России. Он пожелал всем присутствующим помощи Божией в жизни, летям успехов В vчебе «...Господь да благословит вас на ... труды, и да подаст Свою всесильную помощь...».

В этот вечер много теплых слов было сказано в адрес орга-

низаторов лагеря, вожатых, медицинских сотрудников и работников пищеблока. Родители благодарили персонал за заботу о своих детях, а дети высказывали слова благодарности за организованный прекрасно отдых. По окончании торжественной части состоялся праздничный концерт, подготовленный силами детей и вожатых лагеря. Ну а после конвсе присутствующие церта смогли любоваться праздничным фейерверком.

8 августа в Свято-Пафнутьевом Боровском монастыре прошли праздничные мероприятия по случаю дня архиерейской хиротонии Управляющего Калужской епархией Высокопреосвященнейшего митрополита Калужского и Боровского Климента.

За богослужением митрополиту Клименту сослужили викарий епархии епископ Людиновский Никита, архимандрит Серафим (Савостьянов) — наместник монастыря, схиархимандрит Власий (Перегонцев) — духовник обители, архимандрит Донат (Петенков),

отцы благочинные, настоятели и клирики калужских приходов и монастырей.

За богослужением молились игуменья Николая (Ильина) — настоятельница обители, игуменья Феофила (Лепешинская) — настоятельница Богородично-Рождественской Девичьей пустыни, игуменья Анастасия (Мордмилович) — настоятельница Спасо-Воротынского монастыря, насельницы монастыря и многочисленные прихожане.

На богослужении присутствовали представители администраций Калужской области и г. Калуги Н.В. Любимов, В.С. Бабурин, Н.В. Полежаев, а также почетные гости из Калуги и Москвы.

По окончании Литургии был совершен благодарственный молебен Господу Богу. Присутствующие за богослужением благодарили Бога о всех Его милостях и щедротах, которые Он изливал обильно на верного Своего служителя митрополита Климента. По окончании молебна протодиакон произнес многолетие Святейшему Патриарху, Владыке митрополиту, всему освященному собору и всем православным христианам.

Затем со словами приветствия к юбиляру обратился епископ Людиновский Никита. Преосвященнейший Владыка от лица всей Калужской епархии поздравил митрополита Климента с днем его архиерейской хиротонии и днем рождения и пожелал мира и духовной радости. Как символ общей молитвы калужской паствы за своего Владыку епископ Никита преподнес митрополиту святую просфору и в знак любви паствы к Калужскому архипастырю подарил букет цветов.

За праздничной трапезой в адрес митрополита Климента прозвучали поздравления заместителя губернатора Калужской области Николая Викторовича Любимова, который от



Закрытие сезона в рамках летней оздоровительной кампании 2013 года для детей и подростков в православном молодежном центре «Златоуст»



лица губернатора Калужской области и всех жителей поздравил Владыку с прошедшим днем рождения и настоящим днем архиерейской хиротонии. Затем прозвучали поздравления Председателя Законодательного собрания Калужской области Виктора Сергеевича Бабурина и городского головы г. Калуги Николая Васильевича Полежаева. Также Владыку поздравили наместник Свято-Пафнутьева Боровского монастыря архимандрит Серафим и настоятельница Свято-Никольского Черноостровского женского монастыря игуменья Николая.

В ответном слове митрополит Климент поблагодарил всех выступивших за теплые слова, сказанные в его адрес. Кроме того, он поблагодарил духовенство, монашествующих и мирян, за молитвы, которые они возносят за своего архипастыря и ту помощь, которую каждый несет на месте своего послушания, что помогает Калужской епархии нести ее христианскую миссию.

25 августа, в неделю 9-ю по Пятидесятнице митрополит Калужский и Боровский Климент совершил чин Великого освящения главного придела храма в честь Успения Пресвятой Богородицы «За верхом» в г. Калуге. После совершения освящения архипастырь возглавил совершение Божественной литургии.

За богослужением Высокопреосвященнейшему Владыке сослужили протоиерей Андрей Безбородов — настоятель храма, иеромонах Василий (Скоренко), иерей Вячеслав Мосуренко, иерей Глеб Суходолов, протодиакон Алексей Хамтеев, протодиакон Сергий Комаров — руководитель епархиальной пресс-службы.

По окончании Литургии в центре храма было совершено славление празднику Преображения Господня.

Затем Владыка обратился к

пастве с архипастырским словом. Он поздравил всех с освящением главного придела храма в честь Успения Пресвятой Богородицы, отметив, что через несколько дней все уже смогут молиться здесь на престольный день в освященном храме.

Митрополит также остановил свое внимание на воскресном Евангельском чтении, повествующем об апостолах, которые, будучи профессиональными рыбаками, испугались шторма на море Тивериадском. Не столько волнение стихии привело их в состояние безнадежности, сколько иудейское поверие о том, что явление белого ангела в море является предвестием гибели корабля. Апостолы не узнали в приближающемся силуэте своего Божественного Учителя, и тот успокаивает их, говоря: «Это Я, не бойтесь». Господь творит чудо и в то же время проверяет их веру в Него. Апостол Петр еще раз хочет увидеть чудо, увидеть подтверждение того, что действительно Христос к идет к ним в лодку. После призыва Спасителя Петр пошел по воде к Нему навстречу. Вера дала силу и возможность идти по воде, но отвлекшись от Христа, оглядываясь по сторонам на шторм, Петр стал тонуть и просить о помощи. Господь протягивает ему руку, вытаскивает его из пучины. Такое же море житейское затягивает в пучину греха каждого человека, и только Бог, увидев веру, услышав просьбы о помощи, может спасти грешника.

Владыка призвал внимательнее отнестись к своей жизни. Очень многие факторы в настоящее время отвлекают человека не только от духовной жизни, но и вообще от благочестивого поведения. Разные электронные средства коммуникации порой заменяют человеку Бога, храм, близких. Главное, что должен помнить человек, любой Еван-

гельский образ имеет практическое значение на протяжении всей истории после пришествия в мир Христа Спасителя. Если мы отвлекаемся от Бога, каким бы образом это не выглядело, мы утопаем, если же хотя бы капля веры у нас еще остается, то и в самой безнадежной ситуации, если мы попросим у Бога помощи, Он нам поможет, потому что Христос рядом с каждым из нас.

Архипастырь пожелал молящимся помощи Божией, молитвенного предстательства святого апостола Петра и всех святых апостолов, заступления Царицы Небесной и всех святых.

В ответном слове калужского Владыку приветствовал протоиерей Андрей Безбородов, который поблагодарил митрополита Климента за знаменательный праздник для прихода — Великое освящение храма и архиерейское служение Божественной литургии. Отец настоятель от лица всех прихожан заверил, что сегодняшнее освящение плод работы всех прихожан, которые каждый по-своему помогал сделать храм красивее, уютнее. Но все же, как бы не старались клирики сколько бы ни помогали ктиторы, без молитвы архиерея, без его деятельной помощи в планировании и исполнении работ по восстановлению храма мы к этому дню шли бы еще очень долго. Этот храм восстанавливался ждал освящения несколько лет, а в епархии за год совершается более десяти освящений, которые готовятся по благословению Владыки и происходят при его участии.

На память об освящении храма протоиерей Андрей преподнес митрополиту картину с изображением Свято-Георгиевского собора г. Калуги — храма, в котором владыка в 1990 г. совершил первое богослужение по прибытии на Калужскую кафедру.





# В православном календаре появился еще один день памяти святых Петра и Февронии Муромских

В нынешнем году Русская Православная Церковь будет праздновать дополнительный день памяти святых благоверных Петра и Февронии. Дата этого дополнительного праздника установлена 15 сентября. Решение об установлении этого дополнительного дня принято Священным Синодом 26 декабря прошлого года. Принято это решение по инициативе Архиерейского собора 2011-го года, поручившего Синодальной богослужебной комиссии рассмотреть вопрос о дополнительной дате празднования памяти святых благоверных князя Петра и княгиня Февронии Муромских. Синод утвердил особые прошения, которые в день памяти святых Петра и Февронии следует включать в сугубую ектению (журнал от

26.12.2012), а также молитву покровителям христианского брака (журнал от 29 мая 2013 гола).

Желание Архиерейского собора установить дополнительный день памяти этих почитаемых святых вызвано тем, что их память нашей Церковью совершатеся 8 июля (25 июня по старому стилю), то есть в период Петрова поста. В это время, как и в другие посты таинство венчания в наших храмах, как известно, не совершается. Между тем многие люди хотели бы заключить свой брак именно в этот день, веря, что молитвенное ходатайство святых благоверных князя Петра и книгини Февронии поможет им в построении крепкой семьи, живущей по христианским заповедям, в мире и чистоте.

Напомним, что святые благоверные Петр и Феврония Муромские были каоноизированы в 1547 году и с тех пор считаются покровителями христианского брака. Мощи святых покоятся в Муроме, на территории Свято-Троицкого женского монастыря, основанного в XVII веке.

В 2008 году решением Правительства Российской Федерации в нашей стране был учрежден государственный праздник — День любви, семьи и верности, отмечаемый в день памяти святых Петра и Февронии 8 июля.

В прошлом 2012 году в Калуге у храма Рождества Пресвятой Богородицы (Никитского) был торжественно открыт памятник святым благоверным Петру и Февронии Муромским, возведенный на народные деньги.



Губернатор Калужской области А.Д. Артамонов и митрополит Калужский и Боровский Климент на праздничном концерте, состоявшемся в калужском Доме музыки в рамках празднования 1025-летия Крещения Руси



#### Протодиакон Сергий Комаров

# 1025-летие Крещения Руси в Калужской епархии

В Калужской епархии по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента прошли праздничные богослужения и мероприятия, посвященные 1025-летнему юбилею Крещения Руси святым равноапостольным великим князем Владимиром.

Готовиться и говорить о празднике, который прошел 28 июля, стали заранее, а точнее, за месяц. Уже 28 июня стартовал общеепархиальный крестный ход с Калужской иконой Божией Матери, который в этом году был приурочен к знаменательной дате Крещения Руси. Кроме обычных молитвословий и служб, участники крестного хода возносили свои молитвы к крестителю земли Русской святому князю Владимиру, прося его как начинате-

ля православия в славянских землях сохранять в сердцах людей веру и благочестие, стране же нашей даровать мир и процветание.

Принятие Русью христианства стало поворотным событием в истории славянской цивилизации, хотя трудно поверить в то, что «смена» веры с языческой на истинную проходила мирно и скоро. До массового крещения и после священнослужитрудами телей и миссионеров проводились частые беседы о вере и нравственности. Отчасти с культурой византийских соседей некоторые славяне были знакомы, но достигнуть той глубины, которая могла перевернуть душу язычника от свирепости к кротости, от воинственности к миролю-

бию, от страстности к святости можно было только, погрузившись в полноту христианской жизни с ее богослужениями, нравственными обычаями, культурными традициями. Именно об этом говорилось в течение нескольких встреч на катехизических беседах, которые проходили в июле в рамках проекта «Час о православии». На эти встречи приглашались известные проповедники и миссионеры из Калуги и Москвы. «Доступен ли для человека путь святости?», «Молитва как школа святости», «Божий Закон как стезя праведного» — такие темы поднимались и обсуждались в аудитории, которая была предоставлена не только готовящимся к крещению, но и просто интересую-



шимся истинами и жизнью православия. Итогом катехизанятий заторских стало массовое крещение в реке Серене недалеко от монастыря Спас-Нерукотворного Клыковская пустынь Козельского района. 27 июля после Божественной литургии в обитель съехалось множество людей из Калужской и даже Московской областей. Здесь были и взрослые и дети. Всего был крещен 41 человек. По окончании крещения состоялась праздничная трапеза и всем были подарены памятные книги. Это уже не первый случай, когда в епархии по примеру древней традиции крещения в открытой воде после специальной подготовки совершается одно из главных христианских Таинств. Так, в прошлом году массовое крещение проходило в п. Дугна, в Мещовском районе, в Людинове.

Праздничные мероприятия в Козельском районе продолжились концертом «Мы крещены!», который подготовили воспитанники Козельского центра дополнительного образования «Возрождение». Концерт, приуроченный ко Дню Крещения Руси, состоялся также в г. Кирове, где вместе с тем прошел семинар «Историко-культурное наследие прошлого: Крещение Руси». Эти мероприятия в южных приделах епархии вызвали значительный интерес у жителей, которые с радостью приняли в них участие. А в Калуге в рамках празднования 1025-летия Крещения Руси и 400-летия династии Романовых прошел просмотр музыкального романа в исторических хрониках «Молитва любви». Несколько дней коллектив центра дополнительного образования «Купина» г. Калуги вместе с художественным руководителем О. Н. Набойченко показывали жителям областного центра музыкальные зарисовки и размышления на тему прошедших юбилеев. Еще в Калуге накануне праздника в Никитском храме на кинолектории были показаны тематические фильмы «Князь Владимир» и «Легенда о княгине Ольге» (киностудия им. Довженко, режиссер Ю. Ильенко). После просмотра кинолент священник рассказывал зрителям о празднике и отвечал на интересующие их вопросы.

В преддверии Дня Крещения Руси в правобережном районе Калуги состоялось долгожданное событие. 27 июля митрополит Калужский и Боровский Климент совершил чин освящения храма в приходе в честь святого равноапостольного Владимира и первую Божественную литургию. Этот первый храм в районе правобережных новостроек стал символом начала духовной жизни в этом молодом районе. И хотя сам храм небольших размеров, многие жители с интересом стали посещать его. Это является подтверждением того, что сущекрайняя необходиствует мость в строительстве рядом Свято-Владимирского храма больших размеров.

В праздничные дни во всех храмах епархии совершались молебны святому равноапостольному князю Владимиру, а также специальное чинопоследование по случаю Дня Крещения Руси. В некоторых местах особую значимость и торжественность празднику придало служение архипастырей Русской Православной Церкви. Tak, В рамках празднования юбилейных торжеств в Свято-Пафнутьевом Боровском монастыре богослужение совершил архиепископ Клинский Лонгин, вика-Московской епархии, представитель РПЦ в Германии. В Свято-Никольском Черноостровском женском монастыре архиерейское богослужение совершил архиепископ Тюменский и Тобольский Димитрий. В сам День Крещения Руси митрополит Калужский и Боровский Климент совершил праздничную литургию в храме в честь Владимира и Ольги в г. Обнинске и в тот же день принял участие в крестном ходе и молебне в городском парке, а викарий Калужской епархии епископ Людиновский Никита совершил богослужение в Троицком храме г. Мосальска.

Апогеем праздничных мероприятий стал концерт в честь 1025-летия Крещения Руси в Доме музыки в Калуге, который был подготовлен Калужской епархией и министерством культуры области. Представление посетили митрополит Калужский и Боровский Климент, губернатор Калужской области Анатолий Дмитриевич Артамонов, представители духовенства епархии, государственных и общественных институтов, жители Калуги и гости из-за рубежа – участники VI Международного съезда «Содружество православной молодежи».

В завершении небольшого обзора хочется привести слова митрополита Климента на праздничном концерте, когда Владыка отметил, что «вера, культура и язык сделали нас единым народом. Эти три понятия вошли в сознание людей. Православие стало способствовать становлению и развитию русской государственности и русской культуры.

Отмечая этот юбилей сегодня, мы вспоминаем всех, кто потрудился над строительством и укреплением государства, великих князей, царей, преподобных, отшельников, святителей и простых людей, которые сохраняли веру. В послании восточных патриархов написано, ЧТО хранителем веры является народ. И наш русский народ, несмотря ни на какие трудности и скорби сохранил православие смысл жизни, как основу своей культуры на века».



Протоиерей Алексей Пелевин

# Юбилейный год православного молодежного центра «Златоуст»

Отец Алексей, расскажите, как проходила жизнь в ПМЦ «Златоуст» в этом году?

2013 год у нас юбилейный — «Златоуст» отмечает свое пятнадцатилетие. Он был создан в 1998 году по благословению и при личном участии митрополита Калужского и Боровского Климента. С 2000 на территории ПМЦ года строился храм в честь святителя Иоанна Златоуста. Пять лет назад строительство было закончено, но храм должен был просохнуть. В это же время для него создавался резной иконостас, писались иконы, художники расписывали стены, храм благоукрашался. И поэтому только в этом юбилейном году митрополит Калужский и Боровский Климент в сослужении духовенства епархии совершил чин великого освящения храма. Это стало первым и, наверное, самым важным событием в начале нынешнего года. В этот день «Златоуст» принимал очень много почетных гостей: заместителя губернатора Калужской области Руслана Владимировича Смоленского, заместителя городского головы г. Калуги Владимира Викторовича Михайлова, начальника Управления социальной защиты г.Калуги Зою Иосифовну Артамонову, министра по делам семьи, демографической и социальной политике по Калужской области Светлану Васильевну Медникову, начальника Управления ЗАГС г. Калуги Валерия Александровича Буравцова и ряд других гостей. В этот юбилейный и празднич-

ный день в Центре также присутствовали дети из воскресных школ нашей области, которые ежегодно приезжают в «Златоуст». В этот день лагерная смена еще не началась, и поэтому мы просто пригласили детей на это мероприятие. Я считаю, что получился очень хороший праздник. По окончании богослужения все гости присутствовали на праздничном представлении, где было рассказано об истории «Златоуста», показано слайд-шоу и представлена презентация профильной программы, по которой в этом году велась работа в лагере. Эта программа заняла второе место на областном конкурсе вариативных программ детского отдыха и оздоровления, проводимом Министерством по делам семьи, де-



мографической и социальной политики Калужской области на базе стационарных загородных детских лагерей. Специально к пятнадцатилетию нами был выпущен красочный буклет, в котором рассказывается об истории «Златоуста», о его сегодняшних днях и будущих перспективах; была подготовлена фотовыставка. Буклет получили в подарок все гости праздника.

Как я уже говорил, работа в ПМЦ на протяжении всех трех смен основывалась на профильной программе «Рассвет. Православие. Возвращение к истокам». Работая в этом направлении, мы организовали каждую смену так, чтобы она была посвящена определенному событию истории Православия на Руси. Первую смену поистокам правосла-- 1150-летию славянской письменности; вторая смена была посвящена 400-летию династии Романовых. В этой смене отдыхали только девочки. Мы постарались привить воспитанницам навыки, необходимые для оказания первой помощи. Из истории России мы знаем, что жены русских царей и императоров занимались милосердием и благотворительностью. Ярким примером тому служат женщины последней царской династии Романовых. Жена последнего русского императора святая царица Александра Федоровна славилась исполнением Евангельских заповелей о милосерлии и любови к ближним. По ее инициативе в Крыму был построен санаторий для больных, во время первой мировой войны прямо во дворце она устроила госпиталь для раненых офицеров. Жена брата последнего русскоимператора, которую мы знаем как святую мученицу векнягиню Елисавету, была создателем Марфо-Мариинской обители и ее первым руководителем. Мы выбрали это направление для того, чтобы показать пример, как люди, имея в жизни положение, статус, достаток, совершали добрые дела, проявляли христианскую любовь и сострадание к ближним. Третью смену, а это смена для мальчиков, мы связали с историей России и патриотическим воспитанием

на примере мужчин из династии Романовых. Все русские цари и члены царской семьи с детства воспитывались в военно-патриотическом духе, служили в армии, принимали участие в боевых действиях и подавали пример доблести и чести простым солдатам. Основная задача, которую мы ставили при воспитании молодых людей, показать, что мужчина и защитник нашей Родины и глава семьи.

# Вы сотрудничаете с людьми, которые сегодня защищают нашу Родину?

Конечно. Каждый год мы приглашаем сотрудников МЧС. Они с радостью откликаются на наше приглашение, приезжают и демонстрируют детям основные методы и приемы при пожаротушении, проводят пожарную викторину, учебную эвакуацию. Причем активное участие в этом принимают сами дети. В смену для мальчиков проводилась встреча с сотрудниками Управления внутренних дел, бойцами ОМОН и СОБР. Участники встречи демонстрировали навыки основ боевых искусств.





Что для вас лично как для директора ПМЦ является критерием оценки работы по усовершенствованию и развитию лагеря?

Главный показатель ДЛЯ меня, когда одни и те же дети приезжают в «Златоуст» года в год и привозят своих друзей. Это значит, что им у нас нравится. А раз нравится, значит, мы идем правильным путем. Еще у нас были такие ситуации: дети живут в невоцерковленной семье. В храм ходит только бабушка. Она взяла путевку в ПМЦ для своего внука. По окончании смены ко мне приходят родители этого ребенка и говорят: «Батюшка, мы же раньше никогда не постились, в храм не ходили, утренних и вечерних молитв не читали, а ребенок из лагеря приехал и нам замечания теперь делает: «Мама, а почему ты мне в среду готовишь мясо? Или: « А почему мы дома утреннюю молитву не читаем?»

Это говорит о том, что за небольшой период времени, всего за 21 день, в детских сердцах зажигается, пусть еще совсем маленький, огонек веры, который они несут к себе домой.

Были ли в ПМЦ такие случаи, когда родители, считающие, что они недостаточно хорошо разбираются в христианстве, привозили своего ребенка в «Златоуст», чтобы он узнал что-то о православии.

Такие случаи бывают ежегодно. Когда в лагерь приезжают некрещеные дети, мы, по согласованию с родителями, проводим с ними беседы, рассказываем о православии. Если ребенок проявил желание и, конечно же, с разрешения родителей совершаем в лагере Таинство Крещения. Для детей это праздник, новый этап в их жизни. В этот день они принимают поздравления не только от родителей, но и от сверстников. А в «Златоусте» мы устраиваем большой совместный праздник.

Здесь ребенок сможет узнать для себя много нового, получить позитивный пример отношения к окружающему миру, к родным и близким людям. А уже позже к ребенку, а

может, и к его родителям, придет и вера, и осознание её.

Скажите, отец Алексей, посещение богослужений в лагере обязательно для всех детей?

Утренние и вечерние молитвы у нас включены в распорядок дня. Все мероприятия, включеные в этот распорядок, обязательны для детей. А вот богослужения в воскресные и праздничные дни, дети могут посещать по желанию. Если ребенок по какой-то причине не хочет или не может идти, то никто его не будет принуждать. Как говорится: «невольник не богомольник».

Со стороны родителей были претензии по поводу того, что детей принуждают ходить на богослужения и молитвы?

Нет, таких случаев не было. Мы же полностью информируем родителей о том, что «Златоуст» — это православный Центр. Соответственно у него есть свои традиции; есть свой, отличный от других лагерей,





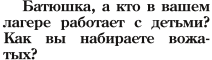
распорядок дня; есть определенные правила, которые необходимы для соблюдения каждым ребенком. Также мы информируем родителей о том, что на период некоторых лагерных смен попадают православные посты, дни, когда не вкушается мясная и молочная пища. Петровский пост имеет разную продолжительность, и захватывает обычно либо первую, либо вторую смены. Успенский пост обычно попадает на вторую половину третьей смены. Родители полностью

владеют этой информацией, поэтому не предъявляют нам никаких претензий. Да и дети, я думаю, через такое воздержание от скоромной пищи тоже получают духовную пользу.

В настоящее время, в частности в Интернете, идет бурное обсуждение, таких праздников, как день Нептуна. Какое ваше отношение к этому вопросу?

Я считаю, что дети — это дети, и праздники у детей быть должны. Другое дело — каки-

ми они будут. Любой праздник можно организовать и провести так, чтобы он имел духовную направленность. Правда, я думаю, празднику Нептуна такую направленность придать будет сложно. Но ведь его можно немного изменить. Например, сделать праздник Иоанна Предтечи, связать его с водными традициями, провести в этот день водосвятный молебен, организовать купание детей в бассейне — вот вам и праздник!



Вожатые в «Златоусте» это студенты Калужской Духовной семинарии, Калужского Духовного училища, Калужского педагогического университета. Свято-Тихоновского богословского университета г. Москвы, Московской Духовной Академии. Все они работают под руководством профессиональных педагогов, которые имеют большой опыт работы и общения с детьми. Есть у нас и студенты, которые окончили нашу православную гимназию, и сейчас получают высшее образование в вузах страны. Когда-то они приезжали сюда отдыхать еще детьми, а теперь работают вожатыми и кружководами.

Насколько я знаю, ПМЦ «Златоуст» — это лагерь круглогодичного действия. Какая работа ведется здесь вне летнего отдыха?

В этом году мы планируем проведение осенней смены — это будет слет воскресных школ, который будет проходить во время школьных каникул, с 26 октября по 2 ноября. На слет соберутся активы всех воскресных школ нашей области со своими педагогами для того, чтобы поделиться опытом своей работы, своими творческими интересами и планами. Дети смогут поближе





познакомиться друг с другом, пообщаться, чтобы в дальнейшем продолжать это общение через социальные сети, организацию творческих мероприятий и дружеских встреч. ПМЦ «Златоуст» существует уже 15 лет. И это не только летний оздоровительный отдых для детей. На протяжении всего года в ПМЦ проходят семинары духовенства Калужской епархии, слеты и балы православной молодежи, тематические заезды воскресных школ нашей области: Боровского монастыря, храма Покрова Пресвятой Богородицы г. Калуги, храма в честь Рождества Христова г. Обнинска, калужских Георгиевского, Никитского и Троицкого храмов, Александро-Невского храма г. Кирова и ряда других храмов. Такие заезды организуются в период осенних, весенних, зимних каникул. Дети имеют возможность со своими воспитателями приехать, воспользоваться нашей благоустроенной базой, того чтобы организовать духовный и физический отдых на свежем воздухе. Это очень важно, когда есть вот такое место, куда можно приехать, собраться и просто пообщаться друг с другом. Ведь воскресная школа — это всего 2-3 часа в неделю. А здесь, выезжая на 2-3 дня, дети имеют возможность подружиться. Здесь они понимают, что православие это не ограничения в общении, не только молитвы и посты, но и умение общаться, дружить и культурно отдыхать. А это очень значимо для подростков.

# Существуют подобные центры в других епархиях и с такой же обширной и активной деятельностью?

Есть центры, организованные при храмах и монастырях, но они более узкой направленности. А если это лагеря, то чаще всего палаточные, потому что такую базу и инфраструктуру, какая есть в нашем лагере, имеют едини-

цы. Может, есть два-три исключения, которые с советского времени сохранили и поддерживают инфраструктуру своих лагерей, но, в целом, по Калужской области ПМЦ «Златоуст» является ведущим загородным лагерем детского отдыха и оздоровления с развитой инфраструктурой и обширной активной деятельностью. С каждым годом лагерей в области становится все меньше. Десять лет назад, когда я пришел сюда директором, было около трех десятков лагерей, в советское время их было около пятилесятишестидесяти, сейчас их осталось около восемнадцати. В силу того, что все они были построены еще в советское время, их инфраструктура изнашивается, средств на ремонтные работы не хватает. Лагеря были летние, поэтому зимой не отапливались, а каждую весну делался лишь косметический ремонт. Поэтому, ввиду неподдержания соответствующего технического состояния, они приходят в негодность и закрываются. Детям негде отдыхать. В этом году мы столкнулись с тем, что у нас в «Златоусте» не было ни одного свободного места, то есть все три смены прошли при максимальной заполненности, а это 180 детей в одну смену. Раньше у нас были года, когда максимальное количество детей было в одну смену, в основном в первую, смешанную. Но потом две остальные, вторая и третья, проходили в штатном режиме 160-170 человек. А тут у нас все три смены по 180, 182, 184

человека. Это довольно много и, конечно, очень приятно, что так много детей хочет отдохнуть в нашем лагере. Но это и большая ответственность за детей, ведь детский отдых должен быть не только полноценным, но и без чрезвычайных ситуаций и происшествий.

# Отец Алексей, что бы вы назвали основным в работе ПМЦ «Златоуст»?

Вообще лагерь имеет свои неповторимые особенности, и второго такого лагеря вы не встретите. Самое главное: в основе деятельности нашего Православного Центра лежит идея «я — русский, а значит православный!»

Заложив в детях прочную духовно-нравственную основу, воспитав у них уважение к окружающему миру, к своему Отечеству, мы сможем надежно обеспечить наше будущее. А наше будущее зависит от человека, который растет и взрослеет именно сейчас. Поэтому так важно окружить детей добрым миром, не отравляя их сознания.

Наша первостепенная задача состоит в том, чтобы сохранить связь с природой, с народными традициями, не обрубая корни многовекового наследия, а бережно сохраняя их. Ведь система духовно-нравственного воспитания неразрывно связана с истоками православия на Руси, с опытом христианского воспитания детей. Человечество во все времена искало высшие идеалы, высшие ценности через понимание Бога, через стремление

«Те, кто стоит за нападками на нашу культуру, стремятся внушить нашему обществу, что мы — народ, не имеющий своего национального и духовного начала, своей религии, истории, литературы и языка. Убедить общество в этой лжи — значит выиграть важный этап информационной и психологической войны, которая сегодня ведется».

Митрополит Калужский и Боровский Климент

15



к богообщению. Людям, живущим в третьем тысячелетии от Рождества Христова, надо помнить, что христианство — это великий дар, ценнейшее сокровище человечества, пренебрегая которым, оно лишается самого основания и цели своесуществования. Христианство — это движение к совершенству, мостик, который возвращает человека к нему самому, его исконной природе, от иллюзорного мира компьютера и телевизора к реальному.

Многие называют христианство и православие религией «простых людей», т. е. людей с низким интеллектом. Но ведь именно православие дало нам таких Великих людей, как Ломоносов, Пушкин, Гоголь, Достоевский, Тургенев, Лермонтов, Бунин и другие. В произведениях русских поэтов и писателей чаще всего нет прямых рассуждений на православные темы, но само восприятие нравственных и духовных ценностей однозначно имеет происхождение в православии, сверяется по нему и не противопоставляет ему каких-либо

иных значимых учений и течений. Герои их произведений ищут правду жизни, основанную на ценностях православия: вере, надежде, любви, справедливости, заставляют читателя задумываться над явлениями духовного плана.

Основная наша задача при организации детского отдыха состояла в том, чтобы возродить русские православные традиций в воспитании детей. И главный «плюс» нашего лагеря состоит в том, что здесь организовывается нормальный православный отдых. Вель отдыхать по-христиански — это тоже умение.

Все мы знаем, что именно в период летних каникул дети набираются большинства современных пороков, различной негативной информации. И, по учению святых отцов, мы стараемся развивать у детей не только физическую силу, но и закалять их духовно.

Как часто нам кажется, что мир рушится, уходит у нас изпод ног. Под гнетом обыденности, проблем, которые мы

сами себе создаем, мы не замечаем, что постепенно наша жизнь начинает тускнеть изза всего этого. Нам не хватает живой природы. воздуха, Проходя по улицам, мы не можем из-за вечной нехватки времени взглянуть на небо, в эту далекую, синюю, бездонную высь. Связь с природой обрывается под тяжестью прогресса. Он продвигается вперед, а мы отдаляемся от естественного мира, от своих корней, истоков... Мы отдаляемся от истории и святынь своего края, погружаясь в мир искусственный... Мы теряем духовную связь поколений, теряем связь со своими детьми, а они, как маленькие звездочки, «ускользают от нас в огромную, неведомую даль жизни...»

Мы, взрослые, должны сделать так, чтоб детские души не «обмелели», не «ускользнули» от нас навечно, чтоб они не «разбились о высокие берега» житейских проблем, чтоб не погибли под натиском вседозволенности и безнравственности.







Дети о ПМЦ «Златоуст»

Мне нравится лагерь «Златоуст» тем, что тут здорово! Во-первых, тут готовят на 5+, вовторых, тут есть игры всех видов спорта, в-третьих, я узнал много разных молитв, а некоторые запомнил. Мы ходим в походы, строим шалаши, участвуем в соревнованиях по всем видам спорта, победители получают грамоты. И у меня появилось много друзей. И я впервые в жизни поговорил с Богом!

Михаил Потехин, 9 лет, г.Калуга



Когда я только приехал, меня поразила свежесть воздуха и то, как нас встретили. Еще мне понравилось открытие смены, особенно в празднике мне понравилась сказка вожатых и костер. Сразу после открытия смены началось веселье. Футбол, пионербол, походы, настольный теннис. Еще мы каждый день молимся. Здесь пятиразовое питание. Еще тут соревнования по общей физической подготовке. Нам часто рассказывают про жития святых, про важные исторические события, про великих русских людей. Нас здесь учат добру, мужеству и патриотизму. Я уверен, что я здесь стал лучше.

Иван Хланта, 11 лет, г.Тула

17





Я отдыхаю в лагере «Златоуст» второй раз. Эта смена мне очень понравилась. Было много походов, велопоходов и спортивных состязаний. Также мне очень понравилась общелагерная игра «Гвардейский отряд». В лагере очень хорошо кормят, и, кроме постных дней, каждый день дают мясо. В этой смене часто приезжал владыка Климент и ходил с ребятами собирать грибы. В первый его приезд мы ходили в дальний поход на 30 километров к Кресту. В тот же день приезжала «Сумасшедшая наука» и показывала сумасшедшие физические и химические эксперименты. А после представления нам давали сладкую вату. Также на этой смене приезжали с показательными выступлениями ОМОН и пожарная служба МЧС. Мне очень понравилась эта смена, и я вернусь в лагерь «Златоуст» следующим летом.

Иван Руденко, 12 лет, г.Волоколамск

В этом году я первый раз провел лето в лагере «Златоуст». Поначалу кое-что здесь было для меня непривычно, но потом я понял, что могу вести здесь здоровый образ жизни. Мне очень понравились мои вожатые, потому что они не давали нашему отряду расслабляться, но при этом с ними мы не скучали. Почти каждый день мы ходили в походы или участвовали в разных спортивных турнирах. Я бы особо хотел поблагодарить вожатых за то, что они научили нас дружить и работать командой. Ведь если бы не они, наш отряд не стал бы гвардейским. Всю эту смену я с радостью отдыхал в лагере «Златоуст». Я обязательно приеду сюда еще раз.

Сергей Данилов, 12 лет, г. Сергиев Посад 5-й гвардейский казачий отряд





Здравствуйте! Меня зовут Глеб. В лагерь «Златоуст» я приезжаю уже четвертый год. Каждый раз я узнаю что-то новое. Мне нравится здесь заниматься спортом, но самое главное — хочется приобщиться к Богу, стать ближе к Нему. Когда мы едим в столовой, нам всем читают жития святых, а после этого задают вопросы. Вблизи лагеря есть интересные места, такие как разрушенный храм, озеро и т.д. Что касается питания, то здесь очень вкусно и правильно кормят. Я всем советую сюда приехать. Удачи!

Глеб Тураев, 2 отряд





Максим Картуесов

# Преображение Господне

Преображение Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, описанное в Евангелии есть таинственное преображение, явление Божественного величия и славы Господа Иисуса Христа перед тремя ближайшими учениками во время молитвы на горе.

Преображение (греч. метаморфосис, лат. transfiguratio) означает «превращение в другой вид», «изменение формы».

Преображение Господне — праздник, относящийся к двунадесятым, т. е. важнейшим после Пасхи, связанным с событиями из жизни Спасителя или Пресвятой Богородицы.

19 августа (6 августа по ст. ст.) Святая Православная Церковь совершает молитвенное воспоминание одного из важнейших событий евангельской истории — Преображения Господня. В этом праздни-

ке нам показано новое, преображенное и благодатное состояние человека и природы, которое будет обретено в вечности. Ожидает этого обновления все естество — об этом говорит даже чин освящения плодов.

Преображение описано в каждом из синоптических Евангелий, причём описания эти очень похожи (Мф. 17:1–13, Мк. 9:2–13 и Лк. 9:28–36).

Из Евангелия мы узнаем, что в последний год Своего общественного служения, находясь в Кесарии Филипповой, Господь в преддверии грядущих страданий начал открывать ученикам то, что «...Ему должно идти в Иерусалим и много пострадать от старейшин, и первосвященников, и книжников, и быть убиту, и в третий день воскреснуть» (Мф. 16: 21). Слова Учителя сильно

опечалили апостолов, и особенно Петра, который стал прекословить Спасителю, говоря: «Будь милостив к Себе, Господи! да не будет этого с Тобою!» (Мф. 16:22). Заметив скорбь учеников и желая облегчить ее, Иисус Христос обещал некоторым из них показать ту славу, в какую Он облечется по Своем отшествии: «Истинно говорю вам: есть некоторые из стоящих здесь, которые не вкусят смерти, как уже увидят Сына Человеческого, грядущего в Царствии Своем» (Мф. 16:28).

Спустя шесть дней Иисус Христос отправился из Кесарии в пределы Галилеи, взяв с Собой троих ближайших учеников «...Петра, Иакова и Иоанна, брата его, и возвел их на гору высокую одних» (Мф. 17:12). По объяснению св. Иоанна Дамаскина, «Господь



взял Петра для того, чтобы показать, что свидетельство его, не ложно им данное, подтверждается свидетельством Отца, и дабы уверить его в Своих сло-Отец Небесный вах. что открыл ему это свидетельство (Мф. 16:17); Он взял Иакова, как имевшего прежде всех апостолов умереть за Христа, испить чашу Его и креститься за Него крещением (Деян. 12:2); наконец, взял Он Иоанна, как девственника и чистейший орган Богословия, дабы он, узрев вечную славу Сына Божия, возгремел эти слова: «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог» (Иоан. 1:1).

Евангелисты не сообщают о том, что это была за гора. По церковному Преданию, Христос возвел Своих учеников на гору Фавор. В переводе с еврейского это название означает «чертог чистоты и света», что символично с точки зрения значения праздника.

Как бы то ни было, существенно то, что это была именно гора. Высота горы, как толковал ее блаженный Феофилакт, означает возвышенность духа над земными привязанностями, без чего созерцание небесного невозможно. Сама гора знаменует необходимость двух подвигов — богомыслия и труда, без чего невозможно взойти на высоту: богомыслие возносит ум вверх, труд же способствует смирению. Гора указывает также на уединение и безмолвие, благоприятствующие молитве.

Во время молитвы Спасителя апостолы, утомившись, уснули: «Петр же и бывшие с ним отягчены были сном» 9:32). Во время их сна Господь Иисус Христос преобразился: «И преобразился перед ними: и просияло лицо Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет» (Мф. 17:12). «И вот два мужа беседовали с Ним, которые были Моисей и Илия. Явившись во славе, они говорили об исходе Его, который ему надлежало совершить в Иерусалиме» (Лк. 9:30–31). Радость наполнила сердца апостолов, и Петр сказал Иисусу: «Равви! хорошо нам здесь быть; сделаем три кущи: Тебе одну, Моисею одну, и одну Илии» (Мк.9:5). «Радостию исполнились пророки и апостолы, вошедшие на гору, замечает св. Ефрем Сирин, радовались пророки, ибо узрели здесь Его человечество, которого прежде не видели; радовались апостолы, ибо узрели здесь славу Его Божества, которого прежде не разумели. Они предстали пред Господом, как служители, и смотрели друг на друга — пророки на апостолов, а апостолы на пророков. Там взаимно простирали на себя взоры предстоятели Ветхого и Нового Заветов. Таким образом, гора представляла собою Церковь, потому что Иисус соединил на ней два завета, принятые Церковью, и показал, что Он есть Податель обоих».

При этом Христос прибегает к судебному правилу, сформулированному в Законе Моисея: «При словах двух свидетелей... состоится всякое дело» (Второзаконие 19:15). Этим Он





юридически опровергает нелепые обвинения со стороны книжников и фарисеев в нарушении им еврейского законодательства. Призывая Себе в свидетели самого законодателя и грозного пророка Илию, которые говорят с Ним о Его исходе к смерти и воскресению, Христос удостоверяет апостолов в согласии Своего дела с Законом Моисея. Он надеется, что хотя бы ближайшие ученики не поддадутся отчаянию, но сами станут опорой сомневающимся.

На иконах праздника Спаситель обычно предстает в ореоле фаворского света — сияния, явившегося апостолам. Слева и справа от Него — Илия и Моисей, который держит в руках скрижали завета — каменные доски с десятью важнейшими законами. У их ног — апостолы, павшие ниц и прикрывающие лица руками от нестерпимого света, устремляющегося к ним в виде изломанных лучей.

Иисус после слов апостола Петра тотчас показал ему, что не имеет нужды в скинии, что Он есть Тот, Кто в продолжение сорока лет делал в пустыне палатки из облака его отнам. «Когла Он еще говорил. повествует евангелист Матфей, се, облако светлое осенило их; и се, глас из облака, глаголющий: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте» (Мф. 17:5). При этих словах апостолы в сильном страхе пали на землю. В это время слава Господня, а вместе с ней и пророки, скрылась от них. Господь подошел к лежавшим на земле ученикам, говоря: «Встаньте, не бойтесь» (Мф. 17:7). Подняв глаза, апостолы никого не увидели, кроме Господа Иисуса.

Моисей и Илия (они некогда были удостоены видения славы Господа: первый на Синае, второй на Хориве), по выражению свт. Иоанна Златоуста, «один умерший и другой, еще не испытавший смерти»,

предстали для того, чтобы показать, что «Христос имеет власть над жизнью и смертью, владычествует над небом и землей». Явлением своим на горе преображения они свидетельствовали также то, что преобразившийся Владыка живых и мертвых есть Бог, Творец и Исполнитель закона и пророков.

Ученики сохранили увиденное в тайне и никому в то время не рассказали о том, что видели (Лк. 9:28–36). А евангелист Марк уточняет: «Когда они спускались с горы, Иисус велел, чтобы они никому не рассказывали о том, что видели, до тех пор пока Сын Человеческий не воскреснет из мертвых» (Мк.9:9–10).

Три апостола пережили явление Божественного света, как ни с чем несравнимую великую радость. Казалось, само время остановилось в созерцании Божественного света.

Св. Ефрем Сирин учит, что Господь явил Своим апостолам в славе Своего Преображения «...царство Свое прежде Своих страданий, силу Свою прежде смерти Своей, славу Свою прежде поругания Своего и честь Свою прежде бесчестия Своего, чтобы, когда будет взят и распят иудеями, они знали, что распят не по немощи, но по благоизволению Своему во спасение миру».

Кроме того, слава Преображения служит предъизображением Светлого и Славного Воскресения Господня, а по толкованию св. Прокла, и предуказанием той славы, в какой придет некогда Господь, Судия живых и мертвых, и того преображенного состояния, в каком мы явимся в конце мира.

Святоотеческая мысль, углубляющаяся в священную тайну Преображения, видит его с трех сторон. Во-первых, что есть Преображение для Самого Христа, что нового раскрыл Он нам в Себе. Здесь самый сокровенный момент Преображения, и потому свя-

тые отцы избегают пространно рассуждать о нем, чтобы земными словами не исказить несказанного. Во-вторых, рассматривается участие в Преображении святых пророков Моисея и Илии и апостолов Петра, Иакова и Иоанна; эта сторона события освещается гораздо подробнее. В-третьих, Преображение Христово есть неиссякаемый источник нравственного научения и духовного назидания.

Несмотря на то, что вспоминаемое событие совершилось за 40 дней до распятия Спасителя, оно отмечается в августе, а не в феврале, так как иначе празднование приходилось бы на время Великого поста. По установленной традиции, временной промежуток в 40 дней отделяет Преображение празднуемого 14 сентября Воздвижения Креста Господня, когда Церковь вновь вспоминает Христовы Страдания на Кресте. В связи с этим протоиерей Александр Шмеман замечает: «До своего оформления в отдельный праздник воспоминание Преображения, несомненно, было связано с пасхальным циклом, на что еще и сейчас указывают тропарь и кондак этого дня: "...да егда Тя узрят распинаема"».

Заслуживает упоминания наличие разных мнений по поводу того, на какой горе совершилось Преображение Господа нашего Иисуса Христа: Фавор или Ермон? Поскольку место Преображения в Евангелии не указано, мы знаем только, что оно совершилось на горе (Мф. 17:1, Мк. 9:2). Согласно церковному Преданию, неназванная в Евангелии гора соотносится с галилейской горой Фавор.

Однако ряд богословов считают горой Преображения не Фавор, а один из отрогов горы Ермон. О горе Фавор, как месте Преображения Господа, свидетельствуют блж. Иероним Стридонский, свт. Кирилл Иерусалимский и др.



До IV века в дошедших до нас древнехристианских источниках гора Преображения не называется. В IV веке, после утверждения христианства государственной религией Римской империи, началось паломничество в Израиль. В том числе паломничество совершила и Елена, мать римского императора Константина. По ее указанию на горе Фавор был построен монастырь. С этого времени гора Фавор и вошла в Предание как гора Преображения.

Теперь, что касается установления богослужебного празднования самого события Евангельской истории. Свидетельства о празднике Преображения идут с V в. (слова на этот праздник патр. Прокла и епископа Василия Селевкийского), однако уже в IV в. св. равноапостольная царица Елена, как было отмечено выше, соорудила на горе Фавор храм в честь Преображения Господня.

Восточные богослужебные памятники, дошедшие до нас

от начала VIII века (именно Евангелие праздничное года, стихиры и каноны прпп. Космы и Иоанна Дамаскина и многие другие) говорят о всеобщем праздновании Преображения Господня в VIII и последующих веках. На Западе праздник Преображения встречается в некоторых древних мартирологах и издревле торжественно совершался в некоторых церквах, например, во Франции в Туре, в Испании при архиепископе Толедском святом Ильдефонсе в VII веке.

В конце IX в. крестоносцы, овладев Палестиной, нашли на Фаворе несколько храмов и монастырей и обратили их в католические. При завоевании в конце XII в. Палестины сарацинами фаворские святыни были разрушены. Долгое время святая гора оставалась необитаемой, и только в день Преображения православные и католики совершали на развалинах своих бывших храмов богослужение.

В Константинополе праздник утвердился лишь при импе-

раторе Льве Философе (886–912), причем был фиксирован в неподвижном, минейном календаре. А от византийцев он перешел к славянам.

Зачем на Преображение освящают овощи и фрукты в церкви?

Со времен апостольских (3-е и 4-е апостольские правила) Церковью установлено освящение созревших плодов прежде употребления их в пищу с произнесением при этом особой молитвы.

В начале все создания Божии были «добры зело», так как на них почивало Божие благословение. Но первозданный человек преступил заповедь Божию и внес нечистоту в весь состав своего существа, а от этого нечистота сошла и на все живущее. Проклятье Божье нависло над делами рук человеческих, по слову Господню к Адаму: «Проклята земля в делах твоих» (Быт. 3:17). Тварь неразумная, как свидетельствует Апостол, «...покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее» (Рим. 8:20), то





есть все живое осквернилось через человека. Неразумная природа, которая по замыслу Творца должна была доставлять своему владыке человеку вещественные средства к блаженству, эта природа сделалась причиной его болезней и смерти.

Святая Церковь благословляет и освящает начатки плодов земных и, снимая с них древнюю печать проклятия, обращает эти плоды уже не в орудие греховных наших похотений, не в пищу тления и смерти, но в истинное наслаждение возрожденного благодатью человека.

Церковь молит Господа, чтобы Он вкушающим плоды даровал освящение души вместе с освящением тела, чтобы хранил жизнь их в покое и радости, чтобы сами эти плоды богато умножал. Церковь Христова благословляет и освящает принесенные плоды Святым Именем Бога, в Троице славимого, и кроплением святой воды.

Воздержание от вкушения этих плодов было обусловлено тем, что перед вкушением надо было получить благословение Божие. Отсюда выработались и уставные предписания и рекомендации о «невкушении винограда или яблок до праздника Преображения».

Свидетельства о приношении первых плодов нового урожая к алтарю можно найти в Ветхом Завете: «Начатки плодов земли твоей приноси в дом Господа Бога твоего» (Исх. 23:19); «Когда придете в землю, которую Я даю вам, и будете жать на ней жатву, то принесите первый сноп жатвы вашей к священнику» (Лев. 23:10); «Чти Господа от имения твоего и от начатков всех прибытков твоих» (Притч. 3:9).

В христианстве освящение плодов в день праздника Преображения приобрело особое символическое значение: в Преображении Христа показано то новое, преображенное и благодатное состояние, которое человек и мир обретают Воскресением

Христа и которое осуществится в воскресении всех людей. И вся природа, которая пришла в расстройство с того момента, когда в мир через человека вошел грех, теперь вместе с человеком ожидает грядущего обновления.

Замечу, что благозвучное название праздника «Яблочный Спас» не имеет никакого отношения к его богословской и исторической основе, а связано напрямую с самыми распространенными плодами в России.

В заключение хотелось бы подчеркнуть духовный смысл праздника Преображения Господня, который учит нас тому, что к преображению в лучшую сторону должен стремиться каждый человек. Можем ли мы, имея ту же человеческую природу, что и апостолы, стать участниками Преображения, прикоснуться к жизни будущего века, воспринять фаворский свет? В этом стремлении к озарению нетварным Светом и состоит духовный смысл нашей жизни.

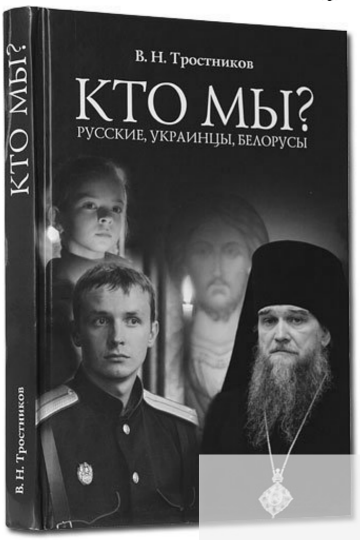
В чем тайна христианства? Оно привлекает людей не тонким и изощренным интеллектуализмом, не блестящим красноречием ораторов, не внешней красотой своих ритуалов. Христианство открыло человеческой душе новый мир, мир вечности, мир Божественного света, то, чего не могли дать все религии и философские системы.

Каждый может изменить, преобразить и себя, и мир к лучшему в любой момент, стоит только захотеть. Духовное преобразование, духовное усовершенствование должно стать устремлением человека с малых лет. Кроме того, Иисус Христос показал, какое Преображение ждёт праведников в Царстве Небесном — в вечной радости богообщения.

По словам свт. Иоанна Златоуста, Преображение Господа и Спасителя нашего произошло, «...дабы показать нам будущее преображение естества нашего и будущее Свое пришествие на облаках во славе с ангелами».







В.Н. Тростников

# Кто мы? Русские, украинцы, белорусы

Книга «Кто мы? Русские, украинцы, белорусы», выпущена в 2011 году издательством Московской Патриархии. Написал ее профессор Российского Православного университета Виктор Тростников. Каждая глава книги — это одно столетие русской истории, от десятого века до двадцать первого. Книга большая, поэтому в каждом периоде профессор Тростников выделяет лишь самое главное, основное, так что книгу ни в коем случае нельзя рассматривать как учебник истории. Скорее, это размышление о философском и духовном смысле пути, пройденном русским, белорусским и украинским народами, образовывающими один суперэтнос. Причем автор именно исходит из того, что это не три отдельных, независимых друг от друга народа, разошедшихся из единого корня, а именно один сверхнарод, представленный в трех, если можно так сказать, ипостасях. Но для того, чтобы понять происходящее в России, автор объясняет в целом суть процессов, происходящих и в Европе и в Азии, от которых наше государство неотделимо.

Все это описывается очень точным, ясным языком, благодаря чему читатель может составить представление о весьма сложных явлениях. Я порекомендовал бы эту книгу тем, кто знаком и оценил исторические труды Трубецкого и Тихо-

мирова. Эта книга, конечно, не так академична, как работы Шахматова или Гумилева, зато она гораздо ближе к современному публицистическому языку, что делает ее понятной современному образованному читателю.

Одним из важых достоинств книги является отсутствие у автора желания удивить и поразить «сенсационными» откровениями. Профессор Тростников рассказывает главным образом о событиях хорошо известных нам по школьном курсу, но благодаря ясности изложения мы как бы заново знакомимся с отечественной историей, столь важной для нас в наши дни.





# О чем расскажут старые картины. Сказки о художниках

Книга «О чем расскажут старые картины. Сказки о художниках» вышла в издательстве «Белый город», год выхода, к сожалению, не указан. Книга является сборником сказочных рассказов о русских художниках — Венецианове, Кипренском, Перове, Серове, Сурикове и многих других.

Помните ли вы киносказки шестидесятых годов? Там часто использовался один прием — в современный город попадал сказочный персонаж, например волшебник, и дальше с ним происходили разные удивительные события. Авторы сказок этого сборника поступают с точностью до наоборот — они реальных художников превращают в сказочностью до сказочников превращают в сказочностью до насограмментельных сказочников превращают в сказочностью до насограмментельных сказочников превращают в сказочностью до насограмментельных станованием преврамментельных станованием преврамментельных станованием преврамментельных станованием преврамментельных станованием предстанованием предостанованием предостанов предостанованием предостанование

ных персонажей. Прием довольно интересный — он позволяет в короткой истории выявить главное в творчестве художника и самое яркое в его характере, что весьма непросто сделать обычными методами. Притом, что получается весьма занимательно и эффектно, в крайнем случае иногда, все же этот подход к вполне историческим личностям вызвает некоторые сомнения. Ну, например, трудно сказать, какие выводы сделают дети, прочтитав о том, что Василий Перов, автор знаменитой «Тройки» и «Охотников на привале», якобы был найден родителями в продуктовой посылке, среди капусты и огурцов. Впрочем, может быть, дети-то как раз и смогут отделить сказку от реальности.

В любом случае на страницах этой книги они найдут множество прекрасных иллюстраций и смогут составить представление о том, что такое русская классическая живопись. Позже, когда они встретят имена русских художников на страницах более серьезных книг, эти имена уже не будут для них чужими и незнакомыми.

Сегодня, когда ребенок формируется под воздействием мощных информационных потоков, несущих чуждую нашей стране культуру, особенно важно направить его внимание к лучшим образцам отечественного искусства, и эту задачу книга успешно решает.





Храм Успения Пресвятой Богородицы, г. Калуга

Елена Метальникова

# Мученик Аполлон Бабичев

В календарях, которые содержат указания дней памяти новомучеников и исповедников, прославленных Русской Православной Церковью на Архиерейском соборе и внесенных определениями Святейшего Патриарха и Священного Синода в послесоборный период, мы находим сведения о прославленных в лике святых священномучениках Августине (Беляеве), архиепископе Калужском и Боровском, Иоанне пресвитере (Сперанском), преподобномученике Иоанникии (Дмитриеве), мучениках Алексии (Горбачеве), Аполлоне (Бабичеве), Михаиле (Арефьеве).

Жизнеописание названных калужских новомучеников содержатся в сборнике «Мученики, исповедники и подвижники благочестия Русской Православной Церкви XX столетия» игумена Дамаскина (Орловского). Помимо этого, более всего в литературе и периодических изданиях написано о священномучениках епископе Августине, Иоанне пресвитере, мученике Алексии. Но до последнего времени о мученике Аполлоне было собрано мало документов.

В уже упоминавшемся издании «Мученики, исповедники и подвижники благочестия Рус-

ской Православной Церкви XX века» игумена Дамаскина (Орловского) содержатся основные даты жизни мученика Аполлона: «Бабичев Аполлон Ксенофонтович (30.03.1874, Калуга — 23.11.1937), мч., псаломщик Георгиевской церкви г. Калуги. Арестован 16.10.1937. Расстрелян. Память 10/23 ноября». Кроме этих сведений, читателю предлагается описание последних допросов А. Бабичева. Несмотря на все старания сотрудников НКВД, он проявил удивительную стойкость и несгибаемость духа, не отступив от веры и своих убеждений.

Широко известные источники, подготовленные местными авторами, такие как «Из бездны небытия», сообщают о нем следующее: «Бабичев А. К. — 1874 года рождения, житель Калуги, псаломщик Георгиевской церкви, беспартийный, осужден по ст. 58 п. 10 УКРСФСР «тройкой» УНКВД СССР Тульской обл. 19 ноября 1937 к высшей мере наказания».

Эти три строки в книге ничего не добавляют к тем сведениям, которые уже были упомянуты, хотя следственное дело П — 14013 «Дело на участников монархической организации Беляева А. А., Остроглазова И. А., Семеновского и



др.» хранится в архиве УФСБ по Калужской области. Справедливости ради, нужно отметить, что целью Калиниченко было по возможности именно на основании дошедших до нашего времени документов, назвать имена репрессированных и дать основные сведения о тех, кто был арестован и осужден по законам того времени.

Но православным калужанам, знающим о мученическом подвиге своего земляка, всегда хотелось получить больше информации о жизни А. К. Бабичева, который ходил по тем же улицам, по которым они ходят сейчас, жил рядом с их предками. Конечно, такое положение дел, когда так мало было известно о будущем мученике Аполлоне, не могло удовлетворить почитающих память новомучеников, отдавших свою жизнь за Христа. И в первую очередь, это волновало членов комиссии Калужской епархии по изучению истории Церкви в XX веке и канонизащии.

Были предприняты меры к изменению этой ситуации. Архивные исследования последних лет позволяют рассказать намного больше о причисленном к лику святых по достоинству и заслугам А. Бабичеве. Его простой, не очень богатый событиями, но мученически законченный жизненный путь, показывает, что истинная вера дает человеку такие силы, которые способствуют не только нравственному совершенствованию, но и стремлению строго выполнять евангельские заповеди, преодолению естественного страха перед издевательствами и пытками ради спасения и жизни вечной.

С ранних лет до достижения сознательного периода взрослой жизни скромный житель Калуги никогда не забывал о том, каким должен быть истинный христианин. Очевидно, что большую роль в этом становлении личности и укреплении в вере сыграли близкие, семейное окружение.

Нельзя отрицать и влияние замечательных батюшек, всего причта Успенской церкви, где прихожане были едины в постоянной заботе о Доме Божьем своего прихода. Священноцерковнослужители этого храма в соборной молитве, проповедях, внебогослужебных беседах, в доверительном и богоспасительном общении с прихожанами учили любить ближних, оказывать им помощь в случае необходимости, проявлять участие к сирым и обездоленным. Следует подчеркнуть, что именно храм во имя Успения Божьей Матери был главным в жизни А. К. Бабичева, а в Георгиевский за верхом храм (упоминаемый в названных выше источниках) он перешел незадолго до своего ареста.

Приход храма в честь Успения Божьей Матери в Калуге размещался на двух территориях: непосредственно около храма и в районе Загород-

ного сада, где издавна находился так называемый Успенский погост.

Есть основания сделать вывод о том, что семья Аполлония Бабичева всегла жила именно в районе Успенского погоста, находившегося в районе Загородного сада. Там прошла его жизнь с рождения до ареста.

Что же в настоящее время, благодаря исследованиям и находкам в архивах, стало известно о детстве будущего мученика? Родился он в Калуге. Дата рождения, которая значится в метрической книге храма в честь Успения Божьей Матери, — 29 марта 1874 года. При крещении 31 марта 1874 года ребенка нарекли именем Аполлоний. Запись в метрической книге о Таинстве Крещения Аполлония значится под № 16. В этот день настоятелем Успенского храма отцом Иоанном Соколовым было крещено два мальчика, один из них — младенец Аполлоний. При батюшке был исполняющий должность псаломщика Иван Луневский. Подписи священника и исполняющего должность псаломщика удостоверяют запись о крещении.

В метрической книге указаны и другие сведения. В графе «Звание, имя, отчество и фамилия родителей и какого вероисповедания» значится: «Надзиратель в Московском военном госпитале Ксенофонт Иванов Бабичев и законная жена его Таисия Никитина, оба вероисповедания православного», в графе «Звание, имя, отчество и фамилия восприемников»: «Восприемник — фельдфебель калужского губернского батальона Зиновий Михайлов Велижанин и лихвинская мещанка — девица Анна Михайловна Греченева».

Родители маленького Аполлония были прихожанами Успенского храма, в этот же храм с младенчества они брали с собой сына. С детства он привык не только к домашней молитве, но стал осознавать важность присутствия на службе в церкви, соборной молитвы. Он, как и родители, истово почитал православные праздники. Как принято у православных, в семье Бабичевых праздник начинался литургией в храме. Недолго Аполлоний посещал храм как прихожанин. Уже в раннем отрочестве мальчик удостоился участия в службах. В 1883 году в возрасте 9 лет он сам начал прислуживать членам причта, получив на это необходимое благословение.

С 11 до 15 лет А. Бабичев учился в Калужском уездном училище, в котором получали образование многие местные подростки. Как указывалось в свидетельстве, выданном после окончания обучения: «Ученик Аполлоний Ксенофонтович Бабичев, из солдатских детей, имеет от роду 15 лет, обучался с 1885 по 1889 год в Калужском Уездном Училище и окончил его». Но сохранились и другие документы (хотя далеко не все), по которым можно узнать, как проходила учеба мальчика в этом училище.



В экзаменационных списках учеников Калужского уездного училища за 1884/1885 учебный год есть список учеников, подвергшихся обязательным испытаниям для поступления в Калужское уездное училище в августе месяце 1885 года. В первый класс по результатам приемных экзаменов в соответствии с определением педагогического совета был зачислен Бабичев Аполлон с оценками по предметам: Закон Божий — 4, чтение, диктант — 4, арифметика — 3. Знания, которые были оценены указанными баллами, свидетельствуют не столько о способностях мальчика, сколько о его выборе, о том, что ему было близко, что ему нравилось в детские голы.

Годы учебы в училище не изменили отноше-

прошение о принятии на должность псаломщика в тот же самый храм, к которому он привык с раннего детства. Шел 1918 год. Во многих церквах Калужской епархии состав причта не соответствовал тому штату, который традиционно предусматривался в былые дореволюционные годы. Некоторые представители духовенства переходили в другое сословие. Коснулось это и состава псаломщиков. Кого нужда, кого страх перед будущим заставляли покинуть храм.

Все калужане видели, что практически каждый день происходят изменения, которых совсем недавно никто не ждал. Россию новые власти старались превратить в страну безбожников и врагов православия. 19 января 1918 года па-

|              | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |   |   | r |                             |
|--------------|-----------------------------------------|---|---|---|-----------------------------|
| Закон Божий  | 5                                       | 4 | 5 | 4 | Средний балл 4,5 и ½        |
| Русский язык | 3                                       | 3 | 3 | 3 | Средний балл 3              |
| Арифметика   | 3                                       | 2 | 1 | 1 | Средний балл $1\frac{3}{4}$ |
| История      | 3                                       | 3 | 3 | 4 | Средний балл 3¼             |
| География    | 3                                       | 3 | 3 | 3 | Средний балл 3              |
| Рисование    | 2                                       | 2 | 2 | 2 | Средний балл 2              |
| Чистописание | 3                                       | 3 | 3 | 3 | Средний балл 3              |
|              |                                         |   |   |   |                             |

Табель Аппалона Бабичева за 1886/1887 год по четвертям и за год

ния Аполлона к вере и церковной службе. Для него не было ничего важнее радости молитвенной сосредоточенности и участия в службах Успенского храма. Оценки его свидетельствуют о том, что самым главным предметом для ученика Бабичева был Закон Божий, хотя многие ученики не проявляли к этому ни интереса, ни рвения. Мнение этих одноклассников не влияло на богобоязненного подростка.

Повзрослев, окончив училище и начав трудовую деятельность, юноша Аполлоний продолжал так же проявлять усердие к храму Божьему и домашней молитве. Окончание учебы в Калужском уездном училище в конце 90-х годов XIX века совпало с подъемом волны пагубного для России свободомыслия и ниспровержения былых идеалов. Его супруга была прихожанкой того же храма.

Нет точных сведений о том, как Аполлоний Бабичев встретил события 1917 года. Общая же картина событий, которые развивались бурно и быстро, показывает, что в трудное для Русской Православной Церкви время Аполлоний Ксенофонтович принял важное решение — он подал

триарх Тихон в своем послании высказал недопустимость и осуждение антицерковной политики новой власти. Святейший Патриарх писал: «Власть, обещавшая водворить порядок на Руси, право и правду, обеспечить свободу и порядок, проявляет всюду только самое разнузданное своеволие и сплошное насилие над всеми и, в частности, над Святою Церковью Православной». Но это и подобные высказывания главы РПЦ и определения Собора, проходившего в первопрестольной, не меняли ситуации.

Большевики продолжали спешно работать над антирелигиозным законодательством. Их целью было убедить население в том, что Церковь существовала, существует и будет существовать только для обмана простых людей и защиты прав эксплуататоров. 23 января 1918 года на страницах печати появляется декрет «О свободе совести, церковных и религиозных обществах». Широкую известность этот декрет получил под названием «Об отделении Церкви от государства». Последствия опубликования этого декрета не заставили себя ждать.

Коснулось это и Калуги. Организовывались



митинги, часто они имели летучий характер. Выступали представители новой власти. Бывало, что проходили концерты, выступали артисты Е. М. Дрейзин, С. Н. Сладкий. Появилась в 1918 году, как пишут исследователи, и калужская консерватория, которая заняла усадьбу Чистоклетовых. В доме купца Астреева разместился комитет железнодорожной организации РКП(б). В 1918 году началось переименование улиц. Появились улицы Советская, Красноармейская, имени Желябова, Баумана.

В этот период в одной из статей газеты «Калужская правда» были следующие строки: «Большевики – единственная русская партия, которая абсолютно гарантирует демократический мир, единственная партия, искренне и активно борющаяся со всяким империализмом...» Конечно, не было ничего удивительного в том, что именно в этой ежедневной газете появлялись подобные публикации, ведь она была органом Калужского губернского Исполнительного Комитета Совета Рабочих и Крестьянских Депутатов, что крупными буквами сообщалось всем читателям.

Кто-то наблюдал за этим с сочувствием, другие с интересом, многие с нарастающим страхом за будущее. Ну, а некоторые получили власть и пользовались ею так, как считали нужным. Эйфория 1917 года, которой были подвержены многие, сменилась другими чувствами. Жестокое время проверяло истинность и силу веры. Именно в этот период А. Бабичев из прихожанина любимого Успенского храма становится членом причта. Он принял важное и, видимо, давно обдуманное решение.

В Государственном архиве Калужской области сохранилось «Дело об определении гражданина г. Калуги Аполлона Бабичева исполняющим должность псаломщика к Успенской г. Калуги церкви», начатое 11 апреля и оконченное 25 апреля 1918 года. Этот документ проливает свет на события того времени, связанные не только с жизнью будущего мученика, но и с определенным периодом истории Успенского храма. 8/21 апреля 1918 г. там состоялось собрание прихожан.

Как писалось в протоколе, выписка из которого в дальнейшем была передана епархиальному начальству, на приходском собрании все единогласно проголосовали за то, чтобы Бабичев был принят на службу в этот храм: «Имея суждение о замещении вакантной должности псаломщика при нашем храме за увольнением Г. М. Никольского, означенную должность желает занять А. К. Бабичев». В своем прошении (зарегистрировано 12/25 апреля 1918 г. под № 1323) о принятии на должность псаломщика, облеченный доверием прихожан, он обосновал, почему прихожане сделали такой выбор.

В своем прошении на имя Его Высокопреосвященства Аполлоний Ксенофонтович пишет следующее: «Состоя прихожанином Успенской г. Калуги церкви, я уже 35 лет в праздничные дни участвую в своем храме в клиросном чтении и пении, а в последние два года даже исправляю должность псаломщика при своем храме. В настоящее время я желал бы быть штатным псаломщиком при своем храме, о чем заявлено приходскому собранию 8 сего апреля, и получено сие согласие как со стороны собрания, так и со стороны причта. Теперь прошу Ваше Преосвященство допустить меня к экзамену на сию должность к Успенскому храму».

После резолюции Его Преосвященства Аполлоний Ксенофонтович был допущен к экзамену в Калужском духовном училище. Результаты этого экзамена были зафиксированы в акте, подписанном смотрителем училища Николаем Протасовым. Содержание этого документа следующее; «Калужский гражданин А. К. Бабичев экзаменовался 11 апреля сего года в Правлении Калужского духовного училища по предметам псаломщицкой должности.

Познания его оценены следующими баллами: Пение голосовое 4. пение обиходное 3, церковный устав 3, славянское чтение 4, сокращенный катехизис, священная история обоих заветов, церковное письмоводительство 3. Голос у Бабичева – тенор, владеет им хорошо». Такие оценки позволяли исполнять должность псаломщика.

Имея на руках этот акт, А. К. Бабичев подает следующее прошение о приеме в штат Успенского храма: «Сдавши экзамен на должность псаломщика, прошу Ваше Преосвященство определить меня на 1-ю вакансию псаломщика к градо-калужской Успенской церкви. 12/25 апреля 1918 г.». 16/29 апреля 1918 года вопрос о назначении Аполлония Ксенофонтовича был решен положительно, он был зачислен в штат Успенского храма. Так из постоянного прихожанина, который в течение многих лет посещал службы в этом храме, знал и любил в нем каждый уголок, он стал новым членом причта.

А события в стране и в родном городе А. К. Бабичева разворачивались с непредсказуемой быстротой. Начиная с лета 1918 года в Калуге формировались отряды добровольцев и воинские части. Зачастую эти отправлявшиеся на фронты гражданской войны бойцы проходили по бывшей плац-парадной площади, которая в дальнейшем будет превращена в сквер, названный именем Ленина. Осень этого же года принесла еще одно известие: в октябре открылись пехотные командные курсы. Эти курсы заняли здание, где совсем недавно находилась Калужская духовная семинария. Для калужан не было секретом, что в



середине ноября курсанты и преподаватели этих курсов выезжали на подавление медынского восстания. Слухи об этом распространялись по городу.

Вместо Калужской духовной консистории появились в 1918 году сразу две организации: административный отдел и губревтрибунал. Губвоенкоматом было занято здание бывшего Калужского епархиального женского училища. А городским комиссаром предписывалось всем гражданам мужского пола от 18 до 40 лет, проживающим в Калуге, «исключительно озаботиться получением документов личности (паспорта и удостоверений). Такое объявление было напечатано для всеобщего оповещения в уже упоминавшейся газете «Калужская правда».

В этот период были закрыты сначала домовые храмы, например, находящаяся недалеко от Успенского храма Земская церковь. В бывшем здании Губернской земской управы разместились отделы губсовнархоза. Чуть позже (в начале 20-х годов) стали закрываться и приходские церкви. Эта участь постигла в первую очередь храм калужского Казанского Девичьего монастыря, который был закрыт по предписанию ревтрибунала, чуть позже — храм в честь святого великомученика Никиты.

В Успенском храме новый псаломщик был как в родном доме. Храм был благоукрашен так, что его называли в числе лучших домов Божьих в Калуге. Но, тем не менее, при появлении возможности дополнительно пополнить ризницу, причт храма не отказывался от получения облачения и утвари. Псаломщик Аполлонийй Бабичев был обличен доверием настоятеля и приходского совета храма. Именно он вместе с уполномоченным религиозного общества при Успенском храме Алексеем Павловичем Соколовым участвовал в приеме ценностей для Успенского храма, получал под роспись и доставлял в храм то, что было разрешено взять из закрытых калужских церквей.

В частности, документы подтверждают, что с официального разрешения властей в Успенский храм была перевезена часть имущества храма в честь св. великомученика Никиты. Приведем в подтверждение этого содержание акта, хранящегося в ГАКО:

1924 г. 5 апреля мы, нижеподписавшиеся, уполномоченный религиозного общества при Успенской г. Калуги церкви Алексей Павлович Соколов и Аполлоний Ксенофонтович Бабичев и председатель губернского административного отдела Григорий Васильевич Смирнов произвели - первые двое приемку, а последний передачу части имущества ликвидированной Никитской г. Калуги церкви религиозному обществу при Успенской г. Калуги церкви, согласно заявлению уполномоченных общества и резолюции помощника начальника отдела по административной части калужского губернского административного отдела».

По этому акту А. П. Соколов (как представитель прихожан) и А. К. Бабичев (как представитель причта) приняли следующее:

- Плащаница 1
- 2. Аналоев 2
- 3. Канунников 1
- 4. Запрестольный крест 1
- 5. Запрестольная икона Божьей Матери 1
- 6. Искусственных свечей 2
- 7. Икон 1 (месяцеслов с подставкой)
- 8. Книг 3
- 9. Евангелие 2 (1 посеребренное)
- 10. Воздухи 2
- 11. Подсвечники 4
- 12. Покров 1
- 13. Стаканчиков 8
- 14. Лампада без цепочки 1
- 15. Подставка для благословения хлебов 1
- 16. Kовер 1 (старый)
- 17. Табуретка 1 (высокая, полустол)
- 18. Ковшик 1
- 19. Облачений:
- а) священнических 2 желтых
- священнических 2 цветных священнических 3 белых,
- б) диаконских 2 желтых
- диаконских 3 белых

С учетом того, что Успенский храм не закрывался до 1937 года, все перечисленное имущество использовалось именно в этом храме.

В списках священноцерковнослужителей г. Калуги в начале и конце 20-х годов имя А. К. Бабичева упоминается неоднократно как псаломщика Успенского храма, где он продолжал служить. Таким образом, место его службы не менялось, он по-прежнему числился в причте этого храма. На сегодняшний день пока нет сведений о дате перехода будущего мученика Аполлония к своему последнему месту службы. Но есть предположения, что это произошло в тот период, когда в Калуге началось служение епископа Августина (Беляева).

Как известно из следственного дела П — 14013 из архива УФСБ по Калужской области, возглавивший Калужскую кафедру епископ Августин (Беляев) и те, кто был с ним вместе арестован, включая псаломщика А. К. Беляева, составляли группу единомышленников по отношению к вере, оценке современных событий, отказу от участия в обновленчестве. Правда, обвинения им предъявлялись в связи с антисоветской деятельностью, а дело П — 14013 называлось «Дело на участников монархической организации».



Иерей Георгий Казанцев

# Цель миссии — свидетельство об Истине

«...пусть тот знает, что обративший грешника от ложного пути его спасет душу от смерти и покроет множество грехов» (Нак. 5:20)

Первые вопросы хотелось бы адресовать от лица тех людей, которые, может быть, мало что понимают в миссионерской деятельности как таковой. Многие люди воспринимают миссионерство как TO, «Церковь пропагандирует себя, занимается агитацией и вообще заманивает людей в свои тенета». И многие думают, что под миссионерством имеется в виду именно рекламно-пропагандистская деятельность. Почему мы говорим, что миссионерство не вполне пропаганда, какие сейчас основные цели миссии, те же, что две тысячи лет назад или какие-то иные?

Они те же, безусловно. Христос всегда тот же. Миссия это продолжение дела Христа. Христос проповедовал, Kaĸ учил, обращал людей, так же и апостолы обращали, так же их ученики. Поэтому мы именуем Церковь единой святой соборной и апостольской. Истина существует в этом мире не для того, чтобы ей кто-то пользовался для себя, а для того, чтобы она стала доступна всем людям. И цель миссии — каждого человека поставить перед лицом истины и, можно сказать, спровоцировать его, заставить его сделать выбор. Но не всегда человек может сразу пойти за тобой, услышав свидетельство о Христе. Он может в этот момент отказать тебе в понимании. Но

позднее истина, явившая себя, все равно будет присутствовать в его жизни. И пока человек жив, он может раскаяться, обратиться и прийти ко Христу даже на смертном одре. И цель миссии — это свидетельство об истине, по отношению к которой каждый человек должен определиться: либо впустить эту истину в свою жизнь, либо ее не впустить. Это должно быть определение по образу жизни, а не определение по типу мне нравится или не нравится. Нравится — не нравится при этом значения большого не имеет.

Мир все-таки меняется. Если Бог неизменен, то мир меняется, и в последние десятилетия это проис-



ходит особенно стремительно. С одной стороны, появляются такие вещи как Интернет, новые средства массовой информации, коммуникаций, которые вроде бы должны облегчать миссионерскую деятельность. С другой стороны, фон жизни меняется так, что человека все эти технические новинки очень увлекают и отвлекают его от внутренней жизни. Стало ли труднее миссионерствовать, труднее ли сегодняшним миссионерам, чем апостолам?

Один из законов нашей жизни и изменяющегося мира заключается в том, что человек что-то приобретает и что-то теряет одновременно. Поэтому миссионерствовать в чем-то становится легче, а в чем-то труднее. Трудности в жизни религиозного человека заключаются в том, что он религиозность воспринимает как свою частную, сугубо лич-

ную сферу, в которую вообще никто не может вторгаться. В наши дни человек теряет какую-то простоту в отношении к религиозности. Древний человек постоянно обращался к Богу, для него это было практической задачей. И, если он обращался к Богу, он служил Богу. А современный человек, если и обращается к Богу, он может сидя вечером перед сном помолиться, покаяться, вспомнить свои грехи и все. Но он сидит дома, и он не служит Богу, он не приносит никаких жертв, как это было свойственно человеку верующему во времена, давно прошедшие, как это было свойственно даже древним язычникам. Древние язычники, мы сейчас ужасаемся, детей своих в жертву приносили, животных закалывали, чтобы божествам угодить, а современный человек полчаса для молитвы пожертвовать не способен. В этом смысле, конечно, миссионерствовать сложнее, потому что

Церковь изначально воспринимала религиозность не только как частную, сугубо личную сферу, хотя это тоже есть в христианстве, но как сферу, в которой Церковь имеет власть. Поэтому дана власть апостолам вязать и решить грехи. То есть грех не частное дело человека, грех — это дело, в котором он должен раскаяться перед Богом и перед Церковью. В древности даже существовал чин публичного покаяния, потом в 4-5 веках эта практика вообще ушла в связи с обмирщением Церкви, но, тем не менее, грех не есть личное дело человека, это дело Церкви. Вот, например, для древнего человека, если что-то касалось его веры, было аксиомой, независимо от того, верил ли он по-язычески, верил ли он по-христиански, обязательное исполнение установлений веры. Современный человек воспринимает это не на уровне требований веры, религии, а на уровне увлечения, частного дела.

Что касается современных технических средств, они, конечно, намного облегчают саму коммуникацию, а задача миссионера — выстроить коммуникацию с человеком. Если эта коммуникация выстраивается через электронные средства, то это нормально, хорошо. И если электронные средства позволяют нам донести какую-то истину до человека, то это хорошо, и, слава Богу, и это надо использовать.

Складывается ощущение, что вопрос религии во многом становится для современного человека вопросом духовного комфорта. Вот мне нравятся такието фильмы, такая-то музыка, а еще я иногда почитываю Евангелие. В силу чего происходит это охлаждение веры, в силу общего развития цивилизации?

Во-первых, развитие цивилизации безусловно влияет на этот процесс охлаждения. Вовторых, маховик духовных





сил, который был раскручен в раю, замедлил движение. Первые люди жили долго и были духовно более сильны, чем мы сейчас. Даже, помните, у писателя Льюиса есть эта мысль в тосте Баламута. Он говорит, что современные грешники и грешить-то толком не умеют, то ли дело раньше были грешники. Это происходит в силу немощи такой, в силу человеческой природы. Мне кажется, что причиной неспособности глубоко воспринять вообще проблему религии и веры является поверхностность современного человека.

Еще один момент, который, как мне кажется, связан с современным этапом развития человечества. Возьмем, например, Калугу XIX века. В то время там проживало небольшое количество мусульман, язычников у нас как таковых к тому моменту уже не было. Сегодня в Калугу приезжают буддийские гуру, различные представители не только традиционных сект, но и восточных сект ориенталистского толка, например, кришнаитов, новодельных сект западных (саентологи), прочие ньюэйджеры, несущие семена мистических учений. Насколько реально современному миссионеру охватить весь спектр вот этих самых разных духовных учений и выработать какой-то способ диалога с ними?

С точки зрения миссионера, на самом деле, есть только две веры — вера Христова и все остальные веры как заблуждение. Человек не сможет миссионерствовать и приводить людей к Богу, если он будет считать, что и у одних хорошо, и у других, и у третьих. Как может быть множество вер? Все многообразие сводится, на самом деле, к одному: все прочие веры ведут от Бога. Все лжерелигии примерно похожи, поэтому и усвоить их

не так уж сложно. И в этом надо искать корень их популярности. Наши миссионеры сокрушаются, мол, приезжающие восточные проповедники собирают 200–300 человек. А тут на улице Кирова. перед кинотеатром «Центральный», сидит на жаре священник, готовый консультировать людей, и часами к нему никто не подходит. Современные люди не воспринимают глубину православия и православную аскетику. Они воспринимают православие исключительно на уровне обрядовости. Привычность у них подменяет знание. А непривычность — это что-то новое, неизвестное. На самом деле, все это — язычество. И от него мы ушли еще тысячу лет назад. А сейчас под новыми лицами этих всех гуру восточного и западного толка оно к нам заново приходит, и мы его воспринимаем как что-то новое. В Экклесиасте написано: «Бывает нечто, о чем говорят: «смотри, вот это новое»; но это было уже в веках, бывших прежде нас. Нет памяти о прежнем; да и о том, что будет, не останется памяти у тех, которые будут после».

Очень часто говорят, что ведется осознанная борьба против российской духовности, против православия, которое, собственно, составляет ядро русской духовной жизни. Как вы считаете, это некая осознанная атака на Россию или это просто некое стечение обстоятельств вследствие естественного развития современной цивилизации прозападного типа?

Россию как носительницу православной духовности можно сравнить с человеком, который становится на путь православия. Вот он жил, жил в миру, как все, и вдруг стал ходить в храм, стал приобщаться, читать Евангелие. И в глазах окружающих он уже выглядит, как какой-то фанатик, он создает напряжение. И Россия как носительница православной духовности, где, естествен-

но, наибольшее количество православных христиан в мире, создает вот такое напряжение. Поэтому можно говорить о такой атаке.

Очень часто бывает в моей практике, например, что общаешься с человеком в Интернете, и он, узнавая, что ты имеешь какое-то отношение Церкви, начинают задавать вопросы. Вроде прислушивается к тебе и хорошо воспринимает. А вот как побудить его сделать первый шаг в храм? Вот здесь и возникает характерная для нашего времени коллизия, связанная с привычкой к комфортному существованию. Можно человека убедить читать православные книги, а вот как побудить человека В воскресенье утром подняться с постели, когда не хочется, чтобы пойти в храм? Как помочь ему сделать этот шаг?

Ответом на ваш вопрос являются наши мероприятия в рамках проекта «Час о православии», которые мы проводим достаточно регулярно и куда приглашаем знаменитых и интересных людей. В июле этого года по нашему приглашению в Калугу приезжал православный писатель и публицист отец Олег Стеняев. В дальнейшем мы планируем пригласить отца Дмитрия Смирнова. Кроме того, Владыка благословил встречу с известным актером Петром Мамоновым. Его юродство, прекрасно сыгранное ИМ В фильме «Остров», как раз показывает, что православие это не только комфортное чтение дома на диване, а это еще и труд духовный, и труд тяжелый физический, который так пугает современного изнеженного человека, не готового к конкретным делам, а ведь вера без дел мертва. Есть еще один фильм П. Мамонова - только его рассуждения. Когда мы его показали у себя на киноклубе, он шокировал наших



прихожанок. И шокировал потому, что не нацелен на обычных воцерковленных прихожан, а нацелен как раз на тех, кто еще вне церкви и как-то себе воображает духовную жизнь, а до конкретики у него пока дело не доходит. И второе, мне кажется, Церкви нужно системно над этим работать. Человек — существо изменяющееся. Меняются его настроения, чувства, желания и стремления. Сегодня его пока устраивает чтение в комфортной ситуации, а завтра и послезавтра в нем что-то происходит, и он начинает искать свое место в Церкви. Но проблема Церкви здесь заключается еще и в том, что, помимо людей, которые не ходят в храм и не нашли в Церкви своего места, у нас есть и те, кто ходит в храм, но тоже не всегда находит место в Церкви. Они ходят, иногда исповедуются, иногда причащаются. Но сам уклад внутрицерковной жизни не стал для них обязательным. Так, человек у нас может постоянно ходить в храм, его вроде бы все знают. Но вот причащается ли этот человек или не причащается — это вроде бы как вопрос частной жизни. Бывает так, что и священник не знает, причашается человек или нет. Я с упивлением наблюдал таких людей, которые вроде бы и при храме работают, но не причащаются. И вот эта необязательность самих прихожан провоцирует и всех остальных. Значит, нам надо выстроить уклад приходской жизни таким образом, чтобы мы сами вели достаточно напряженную духовную жизнь, и не просто так, когда нам захотелось, причащались, а действительно делали бы это в соответствии с какой-то разумной последовательностью и постоянством. И ЭТО постоянство прихожане должны привносить и в чтение Священного Писания, и в его изучение, и в делание добрых дел. То есть все это не должно быть неким необязательным увлечением. У нас на мирском уровне считается, что ходить в храм это уже фанатизм, а на уровне

приходов у нас считается, что, например, принимать участие в каких-то делах милосердия это тоже какой-то особый фанатизм, особое призвание. Пусть этим занимаются отдельные продвинутые приходы, или сестричество, или добровольцы, а нам обычным людям делать это совсем необязательно. Апостол Павел говорил, что обязательно на дела милосердия раз в неделю откладывайте по чуть-чуть, сколько вам позволят ваши средства. Вот когла для нас это станет обязательной частью жизни, тогда, естественно, видя это, все остальные будут понимать, что они живут не так, как нужно. Мы сами для себя, не утвердившись в понятии норм христианской жизни, не можем показать это и другим, потому что рассказывать просто так смысла нет.

Вы фактически ответили на главным вопрос, который я хотел задать: может ли обычный православный человек стать миссионером и как он может нести христианство людям?

Я об этом всегда говорю, что миссия, на самом деле, такая же неотъемлемая часть нашей жизни. Она полжна быть у нас, как, например, в американском образе жизни есть ряд составляющих успеха. Американская мечта включает в себя не только успех человека в бизнесе, а еще и определенную его социальную значимость. Поэтому участие в делах милосердия для них является частью образа жизни, поэтому у них так распространено волонтерство. Более 60 процентов населения принимает участие во всяких волонтерских проектах. Для них эта социальная норма утвердилась, она обязательна, и это не обсуждается. Так вот и среди наших церковных людей в последнее более ИЛИ время менее утвердилось, что исповедоваться и причащаться — это обязательно. Нет никаких системных понятий об исповеди и причастии, но, в общем, понятно, что исповедоваться и причащаться нужно. Вот так же в нашем сознании должна утвердиться мысль, что и дела милосердия обязательны для христианина, так же мы должны утвердиться в понимании того, что и миссия для него тоже обязательна. Правда, не каждый христианин может взять в руки Священное Писание и пойти обличать неверных и еретиков в какое-то сектантское собрание. Но расположить своих родственников к вере — его долг и обязанность. Жена полжна вести себя так, об этом пишет апостол Петр, чтобы мужья, видя житие своих жен, вразумляемы были (1Пет. 3:1-2). Апостол Петр конкретно пишет про неверующих мужей, с которыми живут жены, в своем Первом Соборном послании. И каждая бабушка должна располагать своих детей и внуков к вере, каждый муж должен своим поведением располагать жену. Это первичное миссионерство, и оно должно быть просто обязательным. Если у человека не будет миссионерской задачи расположить к вере своих близких, то он будет среди них как изгой или как безумный фанатик, который ерундой занимается. А этого быть не должно. Вот это первичное миссионерство, которое должен реализовывать каждый. И потом, на самом деле, для каждого христианина, по мере того как он изучает Священное Писание, а каждый христианин должен его изучать, для него открывается и перспектива, что он может себя реализовать еще както. Миссионерство второго уровня — это не только наши близкие родственники, а все, с кем мы работаем, кто живет поблизости от нас. Мы можем сходить в Дом престарелых, например. Почитать там какой-нибудь бабушке жития святых или Евангелие, если она еще к вере не обращена.

•••

Обратить ее, это очень просто, это не требует особых миссионерских знаний, бабушки в Домах престарелых очень непритязательны. Такое миссионерство доступно и каждому начинающему христианину, и давно уже ходящему в храм, там ничего сложного не требуется. Сначала человек должен усвоить основы веры. Как только человек усвоил основы веры, он уже может объяснить их каждому вновь пришедшему в храм. У нас в храмах постоянно, слава Богу, есть те, кто делает первые шаги в храме. Если ты усвоил основы веры, знаешь символ веры, если знаешь заповеди, имеешь навыки в борьбе с грехом, со страстями, помоги рядом стоящему. Такие люди часто стоят в наших храмах и не знают, куда им приткнуться, с чего начать. Обрати на них внимание, помоги им, это не требует каких-то особых миссионерских дарований. Не нужно выходить на площади и возглашать евангельские истины, не нужна никакая харизма особая. Вот это обязанность каждого христианина. И дальше, из тех, кто уже знает основы веры и может их изложить ближнему своему или родному человеку, из тех, кто изучает Священное Писание и может поделиться этим знанием, дальше выделяются люди, которые способны более серьезно говорить о вере. И вот у нас, например, катехизаторы на приходе участвуют в проведении библейских занятий. Не у всех пока хорошо получается. Есть те, которым еще самим приходится читать толкование на каждый прочитанный стих Евангелия или Псалтири. Но есть те, кто способен уже проводить библейские занятия достаточно интересно и живо и самостоятельно вести дискуссии даже с иноверцами. И этих людей можно направлять дальше на более серьезные миссионерские задачи. То есть миссия на своем уровне должна быть у всех.

Было бы хорошо, если бы современный человек мог встать и пойти в Дом престарелых. Но некоторые стесняются, некоторые не знают, как это сделать, некоторые боятся, как их воспримут. Если этот человек придет к вам, сможете вы ему помочь?

Обязательно. Мы раньше действовали в рамках молодежного движения, но затем произошло отделение миссионерского движения от молодежного. Кстати, и не совсем правильно, потому что жизненно важные задачи не ограничиваются никакими возрастными рамками. Поэтому выделение молодежи несколько искусственно. Это, скорее, дань сложившейся традиции - работать с молодежью отдельно. Но мы принимаем любого человека - и самого молодого. Дети уже с подросткового возраста тоже могут принять участие в нашем движении. У нас даже один раз самый младший, пять лет ему, раздавал листовки перед входом на выступление, народу где K обращался молодой победитель битвы экстрасенсов,

фактически современный волхв. То есть с пяти лет мы пытаемся вовлекать людей. Формы участия у нас достаточно хорошо отработаны... Человек подключается на нашу рассылку и получает смс с конкретной проблемой и с телефоном, куда он может позвонить. Остается набрать телефонный номер, и ему все объяснят. Это самый простой вариант. Всегда нужна помощь на складе. Нам несут множество всяких вещей, с этого можно начать. Потом можно сходить с кем-то в Дом престарелых. По вторникам у нас идут беседы с нашими подопечными. Сюда приходят пожилые люди, неблагополучные люди. Там для желающих работать тоже немало дел. Недавно мы нашли на улице детишек, семья на учете стоит в органах опеки, мы их посетили. Вместе с нами вновь пришедшие могут просто сходить в эту семью и посмотреть, как строится общение. Надо просто не бояться делать шаги, и мы можем показать самые разные варианты, было бы желание поделиться опытом своей веры с ближним.





### Ирина Маркина

## Стихи

#### Рождество

Темной ночью, в тиши поднебесной, Вдалеке от мирской суеты, Озаряя все светом чудесным, На земле появляешься Ты; Не царем, а младенцем бесправным На руках у Мадонны святой, Ты для нас станешь Светочем главным, Вознесешь над мирской суетой.

## Крещение

Лишь на небе звезда появилась, Серебром вся земля засветилась. Ты, крещенский мороз, Нам святыню принес: Все живою водою омылось. Та вода горяча, Как из храма свеча — Ее пламя все беды сжигает. Лишь молитва звучит, Льется пламя свечи И весь мир от греха очищает.

### Лаврентьевский монастырь

Против крымских татар
Вышел князь Симеон:
«Защити, млад и стар,
Город свой!» — кликнул он.
С ним Лаврентий святой
Все шумел на насад:
«Псы уйдут, насмерть стой!

И пройдя век земной, Он творил чудеса: «Помолитесь со мной, Защитят небеса...» Позабылись слова. Но не прервана нить И обитель жива Станем все говорить: «Люди окаянные, Помолись! Слезы покаянные Полились! Целым миром ставили Монастырь, Ну а нам оставили Лишь пустырь... Дети неразумные — Им прости! Все грехи безумные Omnycmu! Растоптали, скверные, Честный прах, Позабыв, наверное, Божий страх! Ведь любили, слушали Сотни лет, А потом нарушили Свой обет...  $\Pi$ усть не мы виновные — Возродить! Нам обитель кровную — Возводить! И чтоб все исправили, — Вклад внеси. Миром храмы ставили Ha Pycu!»

Нет пути нам назад!»



#### Татьяна Кибицкая

## Стихи

#### Молитва матери

Сын уехал в Москву —  $Bce\ cmpemamca\ my\partial a$  — Поработать и выбиться в люди. Знаем мы: тяжела жизни нашей страда, Верим мы — нас Господь не забудет. В мегаполисе людном старается он Комнатушку найти и работу. Мать с волнением снова кричит в телефон: «Что, сынок, ты приедешь в субботу?» Рада мать снова сына обнять, Хоть пробудет он дома немного, Расставания час всё ж приходит опять, «Благослови меня, мать, на дорогу». Телефон. Разговор. Вот и встреча опять, И разлука, и дни пролетают. Непрестанно Матронушке молится мать И за сына Христа умоляет. Пост великий... Опять телефон, разговор. Что уставилась, мать, ты в окно так уныло? Отчего же и в сердце посеян раздор? Не о том ли ты Бога, Матрону молила? По молитвам твоим сын в порядке, творит, Tруд его будет полно оплачен. Отрекаясь себя, как Христос нам велит, Ты порадуйся, мать, и не плачь ты! И все матери нашей огромной земли, Кто как может, все просят у Бога: «Ты ребенка помилуй, спаси, сохрани, Здравия даруй и счастья дорогу!»







Троицкий собор

Помню: в юности как-то весенним деньком По калужскому центру гуляла, И над Домом правительства, где был обком,  $\Gamma$ ордо реяло красное знамя. И стоял сиротливо красивый собор, Совсем рядом, за аркою, в парке, И с печалью наверх устремлялся мой взор, Почему-то его стало жалко. Жалко то, что на месте крестов золотых Как-то грустно штыри лишь торчали, Как укор очерствению душ людских, И беспомощно в небо взирали... Но прошло двадцать лет, и, по центру идя, Вижу: свернуто красное знамя. По тернистым дорогам Россия, бредя, Погасила безбожное пламя. Стали люди меняться, и с властию тьмы Не хотят они больше мириться, И хотелось бы верить - спасемся все мы, Знаю я: наша Русь возродится! И открылся собор, стали службы служить. Так красиво внутри расписали, Ну, а вместо штырей, устремлявшихся ввысь, Золотые кресты засияли!

### Гирлянда огней

Держит в руцех Своих Господь шар наш земной И с небес Он на нас всё взирает. А сердца, как лампады, одна за другой То погасят, то вновь зажигают. По России с утра замелькали огни — Литургию в церквах начинают. Вот еще два огня, два сердечка — они Ждут. Сейчас их вот-вот обвенчают. В этом домике видно еще пять огней: Тоже здесь кто-то Бога встречает — Это муж и жена и их трое детей

Вслух Евангелие читают. Вот затеплился здесь огонек — У больного сиделка дежурит. Глядь - зажёгся еще фитилек: Вор, покаявшись, уж не ворует. И два пламени вспыхнули в доме одном — Наконец, примирились два брата, А в другом - огоньков-светляков - просто сонм: К престарелым идут волонтеры-ребята. Вот гирлянда огней над Москвою горит: Здесь к Матронушке толпы народа... И над Храмом Спасителя Ангел парит, Отсекая все наши невзгоды. Вот опять и опять огнепад засиял: В детском доме тепло стало, ярко: Состоятельный спонсор им помощь прислал, К Рождеству будут детям подарки. И взирает Господь на гирлянду огней, Рад, что муж блудный снова с супругой, Рад за мать, что молилась - не пьет сын теперь За врага рад, вдруг ставшего другом. Так давайте же, братья и сестры, теперь Чтоб лампада в сердцах не истлела, Постараемся все, чтоб гирлянда огней Постоянно бы Господа грела!

\*\*\*

В суете, в бегах, в делах ненужных Мчусь я в гонке голову сломя, Горстка чувств, упрямых, непослушных, — Вот что происходит без Тебя! Сколько лиц случайных, равнодушных, Мимо вереницею бредя, Думают о хлебе лишь насущном — Вот что происходит без Тебя! Красок ярких нет, весёлых, нужных, Музыки, чтоб слёзы прошибя, Замков мне настроили воздушных, — Вот что происходит без Тебя! Проходят будни жизни суетливой — Не грустно и не весело сейчас — Размеренно идут, неторопливо Без счастья, без любимых глаз. Я жажду праздника, я жажду чуда, Когда войду в наш храм святой, Где множество стоит простого люда И где иконостас сияет золотой. И голоса сольются все в молитву, И распахнёшь Ты двери алтаря, Мой разум вступит снова с сердцем в битву, И я стою, в слезах и в радости горя!







Лето 2013 года в православном молодежном центре «Златоуст». Подробности на стр. 11



