# Издание Калужской епархии Русской Православной Церкви ОТЛАКНЫН ХОГЛАКНЫН ХОНТНАННЫ



2014 - 2

14 марта — День православной книги





# Пракославный издается с января 1991 года по благословению митрополита Калужского и Боровского Клим 2014 — 2

Калужского и Боровского Климента

| Михаил Дьяченко<br>Радость поста                                                   | стр. 3  |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Жизнь митрополии                                                                   | стр. 4  |
| Итоговый документ<br>XXII Международных Рождественских<br>чтений                   | стр. 8  |
| Слово митрополита Калужского и<br>Боровского Климента                              | стр. 12 |
| Митрополит Калужский и Боровский Климент<br>Как вести себя в православном храме    | стр. 16 |
| Елена Метальникова Увековечение памяти новомучеников — путь к укреплению веры      | стр. 20 |
| Людмила Паутова<br>Первые Свято-Лаврентьевские чтения                              | стр. 25 |
| Мария Тоболова<br><b>Анна Александровна Танеева</b><br>(Вырубова) — монахиня Мария | стр. 27 |
| Елена Метальникова<br><b>Храм в честь Рождества Христова</b>                       | стр. 31 |
| Елена Грекова<br>Год совместной работы                                             | стр. 35 |

### Мнения авторов статей ΜΟΓΥΤ не совпадать с мнением редакции.

Адрес редакции:

248600, город Калуга, ул. Набережная, 4

тел. 56–27–00 (доб. 128)

Электронная почта: pravo-christ@eparhia-kaluga.ru

Православный христианин. Выпускается 9-12 номеров в год.

## Радость поста

Бывает ли с вами такое, когда хочется убежать от собственного прошлого? Не от всего, конечно, а от ошибок, даже не столько от ошибок, сколько от необходимости помнить о них, таская в себе постоянно это холодное шершавое ощущение вины. Глупость, конечно. Ведь стоит задать себе простой вопрос, а кто тот, что убегает, и кто тот, который остается с ошибками. И тут же становится понятно, что это один и тот же человек, не способный разорваться, а обреченный мучаться раздвоенностью.

И все же желание сбежать от этой памяти бывает таким сильным, что логика выключается. Случалось ли вам пытаться исполнить это желание? Я вот пробовал. Результат так себе, ничего хорошего: кроме ощущение вины за ошибку прибавляется вина за дезертирство.

И что же делать? «Каяться», — привычно ответит любой, считающий себя православным человек. Это очень неправильно, что мы так вот привычно произносим это слово. Мы потому мало придаем ему значения, что забываем, насколько это удивительный дар: способность сделать бывшее не бывшим. А еще научились очень хорошо придумывать себе оправдания — это у интеллектуалов особенно здорово получается, верьте слову. Но только, вы же помните, что сбежать невозможно.

Впереди у нас Великий пост, время, специально предназначенное для избавления от болезни вины. И у нас есть для этого лекарство. И если мы больны — зачем избегаем лечения? Почему считаем время поста мрачным? Ведь это время радости, время, когда нам подается единственное лекарство, способное нас преобразить — покаяние.

Михаил Дьяченко.

### Над номером работали:

М. А. Дьяченко, редактор; корректор Анна Смирнова.

Отпечатано с оригинал-макета в типографии «ФЭСТПРИНТ». г. Калуга, ул. С.-Щедрина, 50а. Печать офсетная. Формат 60х84 1/8. Печ. л. 4,5. Тираж 2000 экз. Заказ № Л-8231 Регистрационное свидетельство № 526 от 26.12.1990.



# Жизнь митрополии

8 февраля, в Рождества Богородицы Свято-Пафнутьевом Боровском монастыре прошли торжества по случаю 80-летия со дня рождения духовника обители схиархимандрита Власия (Перегонцева).

Торжественное богослужение возглавил наместник Свято-Пафнутьева Боровского монастыря архимандрит Серафим (Савостьянов) в сослужении схиархимандрита Власия (Перегонцева), игумена Мефодия (Пронькина) — секретаря Калужской епархии, а также духовенства Калужской митрополии. Диаконский чин возглавил протодиакон Сергий Комаров — руководитель епархиальной пресс-службы.

У батюшки уникальный дар: он может найти ключик к сердцу любого человека независимо от его социального статуса, жизненного опыта и возраста. Неудивительно, что на его юбилей собрались сотни людей как местных, так и из ближнего и дальнего зарубежья (к примеру, были те, кто прилетел из Америки). Многие люди приходили с букетами цветов.

Из-за большого количества народу даже в сам храм было невозможно войти: многие ждали батюшку на улице в течение двух часов, пока шло богослужение. Несмотря на это, у всех ожидавших было радостное настроение, которое, возможно почувствовали даже птицы: такого огромного количества голубей, синхронно взмывающих в небо, я еще не видел. Как сказала одна женщина: смотрите, птицы тоже прилетели поздравить батюшку!

После тожественного богослужения, посвященного 80-летию духовника Свято-Пафнутьевой обители схиархимандрита Власия, в трапезной монастыря состоялось чествование юбиляра.

Первое, что бросилось в глаза при входе в трапезную - это огромное количество гостей, а также празднично и с любовью оформленный зал: из надутых воздушных шаров была сделана надпись «80», на столах стояли большие красивые торты с такой же надписью. Было видно, что каждый из собравшихся хотел внести свою лепту в общий праздник, както послужить друг другу.

После молитвы перед вкушением пищи секретарь Калужской митрополии игумен Мефодий обратился с приветственным словом к присутствующим:

— Хотел бы духовно похвалиться и возрадоваться тому, что мы в монастырях имеем старцев, в которых нуждаемся и к которым тянется народ. И мы духовно радуемся тому, что у нас есть духовники, помогающие людям. Мы благодарим Бога за эти удивительные Его благодеяния.

Где бы мы ни находились: и в ближнем и в дальнем зарубежье, — когда общаемся с наро-



дом, и они узнают, что мы из Калуги, то люди сразу говорят нам: «Слышали, что в вашей митрополии есть отец Власий, помогающий многим людям».

Слава Богу, что Боровский монастырь имеет такого наставника и подвижника... Да хранит Вас Господь на многая и благая лета на радость всем нам!

После этих слов духовенство и миряне пропели дорогому батюшке многолетие...

Зал трапезной, где собралось более четырехсот человек, гудел, как улей: людские голоса перемешивались с аппетитным звяканьем столовых приборов. Звуковой фон в трапезной время от времени затихал, когда звучало дружное «Многая лета» в адрес юбиляра.

Все было приготовлено с душой — чувствовалось, насколько сильно организаторы юбилея старались угодить имениннику и его гостям.

Девочки из детского хора воскресной школы Боровского монастыря, похожие в своих белых воздушных платьицах на ангелочков, тоже поддерживали праздничное настроение своим замечательным пением.

На юбилее присутствовали даже представители княжества Лихтенштейн (страны, граничащей с Австрией на востоке и Швейцарией на западе), которые в торжественной обстановке вручили отцу Власию малую золотую медаль ордена Заслуг Княжества Лихтенштейн.

Праздник шел своим чередом: звучали поздравления, вручались подарки — все, как положено в подобных случаях. Всем было хорошо. Невольно вспоминаются восторженные слова царя и псалмопевца Давида: как хорошо и приятно быть братьям вместе, это как драгоценный елей... (Псалом 132:1-3).

Общую мысль всех собравшихся точно выразила игуменья Николая, настоятельница Свято-Никольского Черноостровского женского монастыря, сказав, что, конечно, отцу Власию будет лучше с Богом, на Небе, но нам он еще нужен на земле...

1 и 8 февраля в библиотеке при храме в честь Рождества Богородицы (Никитский) прошли очередные занятия школы для взрослых «Беседы за чайным столом».

Темой занятий стал Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской. Готовясь к дню, когда Церковь поминает всех усопших, пострадавших в годину гонений за веру Христову, на занятии вспомнили святителя Тихона, Патриарха Московского и всея Руси, святых Царственных страстотерпцев, священномученика Петра, митрополита Крутицкого, священномучеников Владимира, митрополита Киевского и Галицкого и Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского, священномученика митрополита Серафима (Чичагова), ключаря Храма Христа Спасителя Александра, преподобномучениц великую княгиню Елисавету и инокиню Варвару и многих других.

Клирик храма, иерей Дмитрий Новиков, рассказал о священномученике Августине (Беляеве) и местночтимых священномучениках.

Для участников занятий был показан фильм о Бутовском полигоне.

Вторую неделю в библиотеке храма проходит выставка «Вы — храмы Божии», посвященная Собору новомучеников и исповедников Церкви Русской. На ней представлены не только биографии и жития пострадавших за веру Христову, но и их труды, письма, воспоминания их современников, родных и близких. Подобранные на выставке книги вызывают неизменный интерес у читателей и посетителей библиотеки.

**9 февраля** в Казанском соборе г. Людинова прошло все-



Служба в честь иконы Божией Матери «Избавление от бед страждущих» в г. Людинове



нощное бдение и Божественная литургия в честь праздника иконы Божией Матери «Избавление от бед страждущих», именуемой «Людиновская».

В столь праздничный для всех день, с архипастырским визитом на приход прибыл Епископ Козельский и Людиновский Никита. За праздничным богослужением Его Преосвященству сослужили духовенство Козельской и Людиновской епархии.

В этот день в храме собралось множество верующих, чтобы в соборной молитве почтить Заступницу рода христианского.

По окончании богослужения состоялся праздничный крестный ход.

По окончании литургии Вла-

дыка поздравил всех присутствующих с праздником и пожелал, чтобы Царица Небесная преклонила ко всем Свою милость и даровала духовные силы.

Праздничный день окончился совместной трапезой, организованной для прихожан храма и гостей.

9 февраля, в первую подготовительную неделю к Великому посту, о мытаре и фарисее митрополит Калужский и Боровский Климент совершил воскресную Божественную литургию в храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы в Ромоданове (г. Калуга).

За богослужением Высокопреосвященнейшему владыке сослужили протоиерей Владимир Деревцов — настоятель храма, иерей Максим Лихонин — секретарь Епархиального совета Калужской епархии, иеромонах Феофан (Сурин), протодиакон Сергий Комаров — руководитель епархиальной пресс-службы, клирики епархии.

За богослужением митрополит Климент рукоположил в сан пресвитера клирика Свято-Георгиевского собора Калуги диакона Владимира Паламарчука.

После окончания литургии владыка возглавил чин славления новомученикам и исповедникам российским, память которых совершалась в тот воскресный день. По окончании молитвословий архипастырь произнес проповедь.

Затем владыка преподал богомольцам архипастырское благословение, а маленьким прихожанам подарил сладкие подарки.

11 февраля в конфе-ГБУК ренцзале KO «КОНБ» им В. Г. Белинскосостоялась очередная встреча лектория «Россия в открывающая веке», третий год работы лектоорганизованного благословению митрополита Калужского и Боровского Климента. Аудитория состояла из тех, кто не пропускает ни одной встречи и новых лиц, которые были привлечены темой «Новомученики и исповедники Церкви Русской». Оповещение о программе лектория было организовано с помощью объявлений в калужских храмах и по местному радио. Наиболее полно общая тема лектория прозвучала в выступлении протоиерея Андрея Безбородова руководителя отдела по изучению истории Церкви в XX веке и канонизации. Заинтересованные слушатели получили много новой информации, основанной



Божественная литургия с. Ромоданово



на последних исследованиях и результатах поисков в архивах тех, кто трудится во Славу Божью в епархиальном отделе по изучению истории Церкви в XX веке и канонизации — О. А. Кизяева и Е. В. Метальниковой Новый, дополненный месяцеслов новомучеников и исповедников Калужской епархии был подготовлен О. А. Кизяевым, который собрал краткие житийные материалы по каждому из прославленных в лике святых архипастырей, священноцерковнослужителей, православных мирян, земная жизнь которых была связана с Калужской епархией. Месяцеслов был удачно дополнен фотографиями новомучеников и исповедников XX века. Е. В. Метальникова предложила вниманию собравшихся житие мученика Иоанна Чернова, отдавшего свою жизнь за Христа. Выступления были дополнены фильмами и выставкой книг «Новомученики и исповедники XX века», подготовленной библиотекарем Л. Г. Куля.

14 февраля в администрации города Медыни прошло торжественное мероприятие, посвященное 25-летию вывода советских войск из Афганистана.

На мероприятии присутствовали и поздравляли с праздником глава администрации Николай Васильевич Козлов, заместитель главы администрации Ольга Владимировна Курилюк, начальник Медынского отдела Калужского областного комиссариата Эдуард Леонидович Кириченко, заведующая отделом культуры Медынского районаа Любовь Александровна Ларичева и благочинный VIII-го округа Калужской епархии иерей Александр Земцов — настоятель храма в честь великомученика Георгия Победоносца в д. Романово.

Священник Александр к своему поздравлению добавил, «...что каждый солдат нашей страны, вступив в ряды Российской армии, в своем сердце имеет жертвенную любовь к своей Родине и к своим согражданам. Как сказал Господь, что выше той любви нет, кто положит душу свою за друзей своих...»

14 февраля, в канун праздника Сретения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа митрополит Калужский и Боровский Климент совершил праздничное всенощное бдение в кафедральном Свято-Троицком соборе г. Калуги.

За богослужением архипастырю сослужили иерей Максим Лихонин — секретарь Епархиального совета, иеромонах Василий (Скоренко) — проректор по воспитательной работе Калужской духовной семинарии, клирики собора, протодиакон Сергий Комаров — руководитель епархиальной пресс-службы.

15 февраля, в праздник Сретения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа митрополит Калужский и Боровский Климент совершил Божественную литургию в Трехсвятительском храме п. Ферзиково.

За богослужением архипастырю сослужили протоиерей Игорь Кореньков, иеромонах Феофан (Сурин), иеромонах Алексий (Щукин), протодиакон Алексий Хамтеев, протодиакон Сергий Комаров — руководитель епархиальной пресс-службы.

За богослужением пел хор воспитанников Калужской духовной семинарии.

По окончании литургии был совершен чин славления Сретению Господню. Затем митрополит поздравил духовенство и прихожан с великим двунадесятым праздником.



Божественная литургия в п. Ферзиково





# Итоговый документ XXII Международных Рождественских чтений

На церемонии закрытия XXII Международных Рождественских образовательных чтений «Преподобный Сергий. Русь. Наследие, современность, будущее», которая состоялась 29 января 2014 года в Зале церковных соборов Храма Христа Спасителя, был оглашен и принят итоговый документ чтений.

26-29 января 2014 года от Рождества Христова в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялись XXII Международные Рождественские образовательные чтения «Преподобный Сергий. Русь. Наследие, современность, будущее». В работе крупнейшего церковно-общественного форума приняли активное участие архипастыри, представители государственной власти, священнослужители, монашествующие, педагоги, деятели образования, науки и культуры, представители разных общественных групп. Свыше десяти тысяч участников XXII Международных Рождественских образовательных чтений, собравшихся в Москве, а также десятки тысяч человек, принявших участие в региональных этапах чтений, прошедших в государствах на канонической территории Русской Православной Церкви, свидетельствуют о том, что Православие является основой национальной и культурной самобытности России и важным интеграционным фактором православных народов независимых государств. Мы подчеркиваем ключевую роль Церкви в созидании российской государственности, установлении взаимовыгодных и дружеских отношений с другими странами и сохранении народами, культурной идентичности, консолидации общества на основе подлинных духовных ценностей. Церковь всегда была и остается главной опорой народа, средоточием его здоровых сил, помогая ему выстоять и одержать победы в самые трудные времена, отстаивая



государственный и духовный суверенитет, формируя культуру и национальное самосознание.

Учитывая особое значение преподобного Сергия Радонежского для объединения Отечества, примирения междоусобной вражды, а также важную историческую роль основанной им Свято-Троицкой Сергиевой Лавры как духовного центра Руси, оплота традиции и культуры Православия даже в тяжелые периоды Смутного времени и богоборчества XX века, участники чтений подчеркивают важность общецерковного празднования 700-летия преподобного Сергия при широкой поддержке государственной власти и всех здоровых сил общества.

Особо значимым событием XXII Рожественских чтений стала встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с российскими законодателями в Совете Федерации Федерального Собрания Российской Федерации, прошедшая в рамках Рождественских парламентских встреч. Это важное направление работы Рождественских чтений, в ходе которого в российском парламенте обсуждались вопросы образования, социальной политики, сохранения традиционных семейных ценностей, воспитания молодежи, законодательных аспектов церковно-государственных церковно-общественных отношений, совместного использования памятников культуры, церковного присутствия в средствах массовой информации, взаимодействия с соотечественниками за рубежом и другие насущные темы, касающиеся важнейших сфер нашей жиз-Полагаем необходимым продолжить совместную работу Федерального Собрания России и Русской Православной Церкви как представителя интересов большинства россиян, отождествляющих себя с православной верой.

Еще одним примером плодотворного сотрудничества взаимодействия успешного церковных и государственных стало структур включение представителей Русской Православной Церкви в состав рабочей группы по разработке национальной семейной политики при Президенте Российской Федерации. Важно, чтобы подобные инициативы нашли свое место и в других государствах, входящих в сферу канонической ответственности Русской Православной Церкви.

Участники чтений выражают уверенность в непоколебимости духовного единства братских народов России и Украины, принявших Святое Крещение в одной Киевской купели. Надеемся, что дух мира, братолюбия и единомыслия возобладает над хаосом политических страстей и сиюминутными устремлениями отдельных политических деятелей и групп.

Основой стабильности и позитивного развития общества является крепкая здоровая семья, укорененная в традиционных христианских ценностях, являющая собой оплот нравственности и целомудрия. Защита приоритета права родителей на воспитание своих детей в избранной традиционной системе ценностей должна найти отражение в законах, регулирующих семейные отношения.

Мы выражаем уверенность в необходимости объединения государственных, церковных и общественных усилий в деле популяризации традиционных семейных ценностей, особенно среди молодежи, всемерной поддержки кризисных семей, развития системы социального сопровождения детей-сирот и детей, оставшихся без попечения родителей, в стимулироваусыновления, помощи многодетным и неполным семьям. Мы поддерживаем озвученные государственной влаприоритеты в сфере утверждения традиционных семейных ценностей, защиты семьи, материнства и детства, а также твердое противодействие пропаганде разврата и распущенности среди детей и молодежи. Защита семьи должна начинаться с просвещения молодежи, составной частью которого должна стать подготовка к взрослой жизни и к Таинству венчания.

Участники чтений отмечаувеличение влияния Церкви в обществе и повышение интереса к получению качественных знаний о вере, традиции, основах православной культуры. Также свидетельствуем о важности принятия в России Федерального государственного образовательного стандарта дошкольного образования, при разработке которого были учтены предложе-Русской Православной Церкви по духовно-нравственному образованию детей дошкольного возраста.

Гражданам России и других стран канонической территории Русской Церкви должно быть обеспечено неотъемлемое право на общедоступное преподавание основ православной культуры по всем годам обучения, в соответствии со свободным выбором семьи, по учебникам и пособиям, получившим одобрение Церкви, под руководством педагогов, выступающих носителями православной культуры. Конституционное понятие светскости государства, раскрытое в статье 4 Закона «О свободе совести и о религиозных объединениях», не предполагает ложного толкования светскости как обезбоженности, антирелигиозности, исключения религиозного мировоззрения, равного с другими, ИЗ общественной жизни.

Федеральный закон «Об образовании в РФ» наделяет централизованные религиозные организации в регионах дополнительными полномочиями, позволяет своевременно разрешать проблемы деятельности



православных школ и гимназий в региональных органах законодательной и исполнительной власти. В то же время нерешенным до сих пор остается вопрос равного финансирования государственных и негосударственных образовательных организаций. Выражаем мнение о необходимости внесения соответствующих изменений в закон «Об образовании в РФ» для предоставления равных возможностей всем образовательным организациям реализовывать права граждан на получение полноценного образования с учетом выбранной родителями религиозной традиции.

Приняты документы общецерковного значения, устанавливающие стандарты православного компонента начального, основного и среднего общего образования. Продолжается работа над составлением Образовательной концепции Русской Православной Церкви. Идет процесс аттестации и упорядочивания деятельности воскресных школ в соответствии с выработанными стандартами.

Считаем важным продолжение тесного взаимодействия синодальных структур с профильными органами государственной власти для эффективного решения вопросов развития непрерывного православного образования. Призываем церковную общественность и все здоровые силы общества содействовать развитию духовнонравственного образования и воспитания на дошкольном уровне, в средней и высшей школе, оказывать всемерную поддержку структурам православного образования, без развития которых невозможно формирование твердых духовных и нравственных основ общества.

Участники чтений поддерживают намерение усилить роль преподавания русского языка и литературы в школе. Особое значение имеет возрождение интереса к книге, особенно сре-

ди молодежи. Необходима государственная поддержка деятельности писательских союзов и библиотек, увеличение числа специализированных книжных магазинов, которые могут предложить читателю добрую и нравственную книгу. Важно, чтобы уважительное отношение к книге формировалось в семье и школе.

Церковь продолжает активно участвовать в приобщении современников к богатству родной культуры, свидетельствовать о незыблемости ее духовной основы — Православия. Все чаще Церковь выступает партнером государств и различных общественных организаций в сохранении и преумножении культурного наследия, реставрации памятников архитектуры и истории.

Развитие различных видов церковного делания предъявляет высокие требования к организации духовного образования. Важными задачами видятся подготовка новых учебных пособий, развитие исследовательской деятельности, получение воспитанниками практических навыков. Следует развивать умение совершать пастырское служение в условиях вы-**30B0B** современного мира. Необходимо твердое стояние современной отечественной богословской науки на основании святоотеческих творений, глубокое почитание духовного образа русских святых, в особенности, новомучеников и исповедников Церкви Русской.

Актуальной задачей является поиск новых точек соприкосновения светской и церковной науки. Современная гуманитарная наука, в частности, история, психология, педагогика, должна пользоваться богатым святоотеческим наследием, а богословие — уметь правильно оценивать новейшие научные достижения.

Немалую роль в определении нравственного состояния общества играют средства

массовой информации. Основой формирования позитивного образа страны и народа, приоритетным направлением политики информационной государства должны стать традиционные луховные ценности, образы созидания, подвига, труда, милосердия, сострадания. Показывать положительный пример — одна из главных задач СМИ, призванных не только информировать, но и воспитывать, противодействуя распространению агрессии, насилия и пороков.

Церковь принимает активное участие в социальной адаптации заключенных в местах исполнения наказаний. Духовное просвещение осужденных и лиц, содержащихся под стражей, милосердная забота о них являетпостоянной заботой церковной общественности. Также крайне важно всемерно развивать миссионерскую работу и катехизацию среди сотрудников правоохранительных органов.

По оценке руководства Министерства обороны России, возрождение института военного духовенства оказывает бесспорное позитивное влияние на морально-психологическое состояние личного состава Вооруженных сил. Поэтому участники Чтений поддерживают инициативу поэтапного введения соответствующих штатных должностей и во Внутренних войсках МВД России.

Мы также призываем руководителей образования в регионах со вниманием отнестись к Программе традиционного духовно-нравственного воспитания, развития и социализации обучающихся в казачых кадетских корпусах, одобренной Комиссией при Президенте Российской Федерации по делам казачества. Подлинное возрождение казачества невозможно без духовного просвещения и



системно выстроенной и наполненной православным содержанием системы образования.

Участники чтений, высказав обеспокоенность напряжением в Украине, выразили уверенность, что политические страсти не смогут поколебать духовного единства народов, принявших Святое Крещение в одной Киевской купели, и дух мира, братолюбия, единомыслия возобладает нал сиюминутными устремлениями отдельных политических деятелей и групп. Собравшиеся на чтения искренне надеются, что нынешняя ситуация в украинском обществе разрешится мирно и в согласии с истинной волей народа, что страна сможет избежать беззакония, хаоса и масштабного кровопролития. Мы молимся о мире народа Украины, который да устроит жизнь свою по правде Христовой.

Особую обеспокоенность участников Рождественских чтений вызывают преслепования христиан Ближнем Востоке и в Северной Африке. Межрелигиозный баланс, существовавший в этих регионах, разрушается на наших глазах. Общины древних христианских Церквей становятся лишенным прав меньшинством, подвергающимся открытым гонениям. В настоящий момент наблюдается рост эмиграции христиан из Сирии, Египта, Ливии, Ирака, Палестины и существует угроза полного вытеснения христиан стран, где они жили в течение столетий. Ситуация в Сирии достигла масштабов гуманитарной катастрофы: по свидетельствам иерархов ближневосточных Церквей, более 400 тысяч христиан стали беженцами внутри страны и за ее пределами, они испытывают острую потребность в гуманитарной помощи.

Мы призываем мировое сообщество не оставаться равнодушным и приложить все усилия для немедленного прекращения кровопролития, для поддержания открытого общественного диалога, направленного на созидание мира и стабильности, для предотвращения террористических актов и любой дискриминации по религиозному признаку.

Выражаем уверенность, что решения XXII Международных Рождественских образовательных чтений найдут отражение в деятельности всех церковных общин и организаций, будут способствовать развитию плодотворного соработничества с органами государственной власти и обществом в деле укрепления духовных основ жизни народа.

Москва, 29 января 2014 г. Кафедральный соборный храм Христа Спасителя







# Слово митрополита Калужского и Боровского Климента

Слово произнесено на научной конференции XXII Международных Рождественских образовательных чтений. Его тема «Традиции исихазма: от преподобного Сергия Радонежского к святителю Феофану Затворнику»

# Ваше Преосвященство, дорогой владыка Владимир, дорогие братия и сестры!

Сердечно приветствую всех участников научной конференции «Традиции исихазма: от преподобного Сергия Радонежского к святителю Феофану Затворнику» и желаю всем плодотворной работы.

Исихазм (покой, безмолвие, отрешенность) — важнейшая духовная практика, являющаяся основой православного аскетизма. Она имела широкое распространение в Византии и на Афоне, а вскоре после принятия нашими предками христианства стала распространяться и в монастырях Руси.

Пожалуй, нигде идеи афонских исихастов не были с такой любовью восприняты и с такой глубиной воплощены в практике подвижнической

жизни, как в наших обителях. Примерно со второй половины XIV столетия учение о молитве и связанное с ним представление о достижении священнобезмолвия - одного из высших состояний на пути к непосредственному Богообщению - проникает на Русь и становится основой отечественного движничества, во многом определяющей духовное направление развития русского монашества. Взгляды отечественных последователей исихастского учения этого периода нашли свое выражение в жизни и подвиге одного из величайших святых Земли Русской преподобного Сергия Радонежского и его учеников.

Развитие и последующее оформление русского исихазма связано, в частности, с

«Уставом о жительстве скитском» преподобного Нила Сорского, который был создан во второй половине XV века. Далее, вплоть до конца XVII столетия, линия эта развивалась по восходящей, и значительная часть прославленных на Руси преподобных отцов этого периода были последователями и практиками исихазма.

В Петровскую эпоху происходит повсеместное обмирщение общества, что привело к трансформации монашеской жизни и забвению его традиций. В этот период только в отдельных монастырях сохранялась практика умного делания. Возрождение его начинается в XIX веке, и оно было как противовес секуляризованному и глубоко противоречивому русскому обществу. Пре-



Паисий Величподобные ковский И Серафим Caровский, оптинские и валаамские старцы, опираясь на опыт предшествующих поколений подвижников, конечно, не без влияния трудов греческих колливадов, стали ревностными проповедниками идей священнобезмолвников. Попытка систематизация русского исихазма была предпринята в аскетических трудах святителя Игнатия (Брянчанинова). Более полное изложение исихазма как системы подвижнического делания принадлежит святителю Феофану Затворнику.

Глубокий интерес к изучению трудов восточных подвижников проявился у иеромонаха Феофана (Говорова) — будущего святителя Феофана — достаточно рано, спустя несколько лет после окончания Киевской духовной академии в 1841 году и поступления в 1844 году на должность бакалавра Санкт-Петербургской духовной академии. Он был связан как с потребностями внутреннего монашеского делания, так и с его учеными и педагогическими трудами по составлению курса нравственного богословия, который он читал студентам Академии. Известно, что в это время отец Феофан испрашивал советов и помощи у святителя Игнатия, знаменитого уже в те годы духовного писателя. Но при этом он обращался и к первоисточникам, о чем, например, свидетельствует архивная переписка его близкого духовного друга Степана Анисимовича Бурачка с иеромонахом Леонидом (Кавелиным), где отмечены творения древних отцовподвижников IV-VII веков, которые он брал для чтения. Отметим, что многие из этих творений через много лет, уже в период Вышенского затвора, были впервые (или же заново) переведены на русский язык и обобщены им в русском «Добротолюбии».

Свидетельством не просто чтения, а неослабного внима-

ния к изучению таких трудов стал опыт перевода «Бесед преподобного аввы Дорофея», сделанного будущим святителем, видимо, в этот же период — в середине 40-х годов. Рукопись этого перевода, до сих пор не издававшаяся, хранится в библиотеке Русского Свято-Пантелеимонова монастыря Афоне. Язык перевода более архаичен, чем язык известного перевода середины 50-х годов XIX века, подготовленного в Оптиной пустыни. С другой стороны, он отличается своеобразием аскетической терминологии, что характеризуется стремлением продуцировать скорее русские, а не церковнославянские варианты и таким образом приблизить его к широкому кругу русских читателей, в первую очередь, к светским читателям.

Упоминавшийся уже курс лекций по нравственному богословию, дошедший до нас в сильно переработанном виде (пласты первоначальной редакции могут быть выявлены по «Пути ко спасению» в редакции 1866 года), отражает определенный этап в творчестве святителя Феофана как исследователя. продолжателя, самое главное — систематизатора аскетической традиции. Но это еще только первые шаги к серьезному изучению этой традиции.

Второй этап относится ко времени пребывания иеромонаха Феофана (Говорова) в составе первой Русской Духовной Миссии в Иерусалиме. Этот период, (1848–1853 гг.), был отмечен изучением греческих рукописей отцов-подвижников, которые хранились в Лавре св. Саввы Освященного, куда святитель удалялся обычно Великим постом.

Кроме того, большой объем рукописей творений аскетического характера имелся в коллекции начальника Русской Духовной Миссии архимандрита Порфирия (Успенского). Эти рукописи были доступны и

отцу Феофану. Именно здесь, на Востоке, закладывалась основа его переводческой деятельности.

Один из первых его переводов — перевод «Митерикона», византийского сборника наставлений для инокинь рассказов о жизни египетских подвижниц. Здесь же были собраны материалы к переводу до сих пор изданного лишь частично «Древнего Патерика», который, по замыслу святителя, должен был стать началом целой серии переводных Патериков, повествующих о жизни восточных подвижников пертысячелетия христивого анской эры.

Особенно важно то, что уже в этот период отец Феофан работал не только с палестинскими рукописями, установил и контакты с монахами-святогорцами, переправлявшими ему в Иерусалим копии рукописей, хранившихся на святой горе Афон. Об этом сам он сообщает в письме к известному отечественному исследователю православного Востока и духовному писателю Андрею Николаевичу Муравьеву, которое датируется 1850 годом. При этом будущий святитель говорит о том, что его заветным желанием является продолжение сбора и изучения рукописей аскетических творений на святой горе с тем, чтобы впоследствии заняться их переводом на русский язык. Подчеркнем, что значительная часть материалов к русскому переводу «Добыла бротолюбия» собрана также в этот период — в начале 1850-х годов.

Таким образом, можно с уверенностью констатировать тот факт, что исследования трудов афонских исихастов XIV–XV веков, соприкосновение с традицией колливадов XVIII века, непосредственное ознакомление с богатейшим наследием восточной православной аскетики, произошедшее во время пребывания



иеромонаха Феофана на Святой Земле, легло в основу всего его богословского творчества, способствовало его постепенному разрыву со схоластическими принципами, на которых базировалась система духовного образования в Российской империи в первой половине XIX века.

Слепует обратить особое внимание на тесные связи святителя Феофана с афонским подвижничеством. На протяжении 50-х-60-х годов эти связи интенсивно развивались. Теория и практика афонских исихастов были глубоко восприняты святителем. Так, например, в неизданной работе «О молитве Иисусовой», написанной вероятнее всего во второй половине 1860-х годов, он отстаивает именно то учение о молитве, те способы молитвы, которые были широко распространены на Афоне. А после ухода в затвор, начиная с 1869 года, вся работа по редактированию и изданию его творений сосредоточивается в Русском Свято-Пантелеимоновом монастыре на Святой Горе, о чем свидетельствует обширная (более 1000 листов рукописного текста) переписка святителя Феофана с братией этого монастыря.

Доверие святителя к духовному опыту афонских старцев было так велико, что он нередко поручал им вносить существенные изменения в текст своего перевода «Добротолюбия» без дополнительных проверок. С Афона в келью затворника на Вышу идет постоянный поток рукописей, в основном аскетического содержания, которые просматриваются, редактируются, а иногда и переводятся святителем. Среди этих рукописей — «Невидимая брань» преподобного Никодима Святогорца, переведенная «Откровенные святителем, рассказы странника своему духовному отцу», им отредактированные.

Наконец, основной корпус текстов «Добротолюбия» он

также получает с Афона. Это известное греческое издание, выпущенное в Венеции в 1789 году. Но мало кому известно о том, что было и другое — афинское издание 1893 года, присланное святителю с Афона. По нему он, уже на исходе своих трудов и дней, намеревался отредактировать и исправить текст русского «Добротолюбия».

Анализ аскетических текстов святителя Феофана дает все основания считать его проповедником исихастских идей. Духовная практика, им рекомендуемая, однако, в известной мере, отличается от традиционных исихастских практик.

Особенно интересно с этой точки зрения рассмотреть два его главных труда в области аскетики, в которых запечатлены, так сказать, «теория» и «практика» подвижничества: «Путь ко спасению. (Краткий очерк аскетики)» и «Добротолюбие», которое в значительной мере представляет собой не дословный перевод, а переложение текстов этого сборника, с целым рядом лакун.

Согласно «Пути ко спасению», восхождение человека к Богу начинается через его Крещение или же, как это бывает у большинства, через возвращение его в Церковь, духовное пробуждение, оживление — путем покаяния и приобщения Святых Таин. Начало этого пути связано с решимостью оставить греховную жизнь, с пробуждением горячей ревности к исполнению заповедей Божиих. Далее должен следовать период жизни в Церкви, период доброделания и молитвы, духовного возрастания, сопряженного напряженным духовным трудом по очищению сердца от страстей и молитвой. Собственно уже на этом этапе наподвижническая чинается жизнь, полная непрестанной внутренней борьбы с самим собой и с приражениями нечистых духов.

По святителю Феофану, она должна проходить посредством внутреннего и решительного отречения человека от мира, которое доступно, как он это не раз подчеркивает, всем православным христианам, а не только монашествующим.

Святитель Феофан говорит о внутрепребывании, сосредоточении не только ума, а всех сил человека в его внутренней клети. Так перед человеком начинает раскрываться его духовный мир. Это — верный путь к видению своей греховности, к очищению через плач и покаяние. Очищению сердца должно сопутствовать научение молитве и затем непрестанная молитва, которая является ключом к Богообщению и должна изливаться именно из внутренней клети человека.

Святитель Феофан различает несколько видов молитвы Иисусовой, особое внимание обращая на так называемую умную или умно-сердечную молитву.

По слову святителя, «умною... она называться должна, когда возносится не одним словом, но и умом и сердцем, с сознанием ее содержания и чувствованием, и особенно когда чрез долгое со вниманием употребление так сливается с движениями духа, что они одни и присущими видятся внутри, а слов как бы нет. Всякая короткая молитовка может взойти на эту степень. Иисусовой же молитве принадлежит преимущество потому, что она с Господом Иисусочетавает COM душу, Господь Иисус есть единственная дверь к Богообщению, к снисканию которого и стремится молитва... Легчайшее средство восхождения к непрерывности в молитве есть навыкновение молитве Иисусовой и вкоренение ее себе... Всякому покаявшемуся, или начавшему искать Господа, можно и должно на



первый же раз и преподать полное наставление в делании молитвы Иисусовой, а с нею уже вводить и во все другие. Потому что этим путем скорее укрепиться можно, скорее прозреть духовно и дойти до мира внутреннего. Не зная сего, иные, или большая часть — останавливаются на телесных и душевных деяниях и почти праздно иждивают труды и время».

При этом однако святитель Феофан предостерегает от увлечения внешними приемами молитвенного делания, которые были приняты у исихастов. С его точки зрения, они могут ввести в прелесть. Так, определенную постановку дыхания при молитве, как это было принято у византийских исихастов, он применять не советует.

Опуская при переводе те места «Добротолюбия», где говорится о внешних приемах умной молитвы, он в своем примечании к этим местам говорит: «Так как... приемы, по недостатку руководителей, могут сопровождаться недобрыми последствиями, а между тем суть не что иное, как внешнее приспособление к внутреннему деланию, ничего существенного не дающее, то мы их пропускаем. Существо дела есть — приобресть навык стоять умом в сердце, в этом чувственном сердце, но не чувственно. Надо ум из головы свесть в сердце, и там его усадить, или как некто из старцев сказал, сочетать ум с сердцем. Как этого достигнуть? Удобнее сего достигнуть хождением пред Богом и молитвенным трудом, особенно хождением в церковь. Но помнить надо, что наш только труд, а само дело, то есть сочетание ума с сердцем, есть дар благодати, подаемый, когда и как хощет Господь».

Имеющий опыт умно-сердечной молитвы подвижник при содействии всесильной благодати Божией, постепенно вступает в таинственное, мо-

литвенное общение с Богом. При этом его еще не перестают беспокоить приражения нечистых духов, напротив, они только усиливаются. Такой человек со временем начинает жить только для Господа и с Господом.

Проводя правильную борьбу с помыслами и с этими приражениями, он непрестанно совершенствуется и может быть сподоблен от Господа высших духовных состояний — достиполного молчания жения страстей, или бесстрастия, глубокого внутреннего безмолвия, и — в качестве наивысшей возможности для него в земной жизни — действительного Богообщения или полного и всецелого соединения с Богом. Это путь святости, по которому идут лишь единицы, однако призван идти по нему каждый из живущих на земле людей.

В «Пути ко спасению» святитель Феофан не указывает всех способов и практик ведения духовной жизни. Это дело духовного руководителя всякого спасающегося. Тем не менее в русском переводе «Добротолюбия» он обращает особое внимание на духовные советы, выстраивая их во многом в соответствии с последовательностью духовной жизни человека, с теми принципами подвижнической жизни, которые изложены им в «Пути ко спасению», в первую очередь, в его третьем выпуске.

Таким образом, в этих двух трудах христианин получает своего рода аскетическое пособие, в котором глубокое объяснение основ подвижничества соединяются с грандиозным и многообразным опытом православной аскетики. Отметим, что это вообще характерный для святителя Феофана метод.

Одна из его неизданных работ по данной теме, получившая название «Содержание аскетики» и известная в черновиках, как раз и представляет собой такой, если можно так выразиться «учебный теоретический курс» подвижнического делания, но предназначенный для более узкого употребления— для учащихся духовных школ.

В целом же в творениях святителя Феофана, посвященных исследованиям подвижничества и подвижников, мы можем видеть выражение стройной концепции исихастской антропологии, основанной на богословском творчестве святителей Григория Паламы, Григория Синаита и других византийских исихастов, но изложенной по структуре и по языку таким образом, что эта концепция, эта система сделалась доступной для понимания не только современного ему монашества, но и мирян, а самое главное — стала доступной для практического освоения ими. И в этом — несомненная, огромная заслуга святителя Феофана перед всей Русской Церковью.

Завершая это краткое выступление, хотел бы остановиться на знаменательном и неслучайном совпадении. В 2014 году наша Церковь торжественно празднует 700-летие со дня рождения преподобного Сергия Радонежского. И уже в следующем, 2015 году, все мы будем отмечать 200 лет со дня рождения святителя Феофана, затворника Вышенского. Действительно, святитель Феофан стал через 500 лет продолжателем дела преподобного Сергия. Как он призывал народ к святости примером своей глубокой подвижнической жизни, так и святитель Феофан своим подвигом и своими многочисленными творениями звал Россию к покаянию и христианскому совершенству. Приходится только признать, что, к сожалению, далеко не всегда прислушивается наш народ к голосу своих святых...

Искренне желаю всем Вам помощи Божией в изучении духовного и богословского наследия русской святости!





# Митрополит Калужский и Боровский Климент

# Как вести себя в православном храме

Выдержки из книги «10 правил, которые необходимо знать при посещении храма» // Православная коллекция, книга 4. Главный редактор Александр Куприянов. Москва, 2013. 208 с.

Церковные правила поведения для многих людей, которые только начинают путь к вере, зачастую становятся барьером. Замечания, порой достаточно жесткие, нередко отталкивают от приобщения к церковной жизни. Серьезна ли сегодня эта проблема?

Вспомним события двадцатилетней давности, когда в нашей стране после «перестройки» стали открывать храмы. С какой радостью восприняли

это простые верующие люди. Их в первую очередь волновала не политика, им важно было, что теперь они могут свободно ходить в храм и спокойно там молиться, что стали издавать Евангелие и можно купить молитвослов. Тогда же многие люди пришли в храм впервые, и они действительно не знали, как вести себя там. Так что вопрос больше относится именно к тому времени. Сейчас церковные приходы стали

другими. Большей частью прихожане, хоть, может быть, и недавно начали ходить в храм, но уже знают правила поведения в нем и понимают состояние человека, пришедшего в церковь в первый раз. Да, люди, которые не знают, как себя вести в храме, есть и сейчас, но в приходах многое делается, чтобы им помочь.

Однако важно обратить внимание на иной аспект вопроса. Разве стремящегося к



Богу человека остановят упреки или замечания? Вспомним евангельского слепого, встретившего Христа в Иерихоне. Он просил Христа о помощи, даже кричал что есть силы, хотя окружающие заставляли его молчать. И Господь услышал его и ответил: «Вера твоя спасла тебя» (Лк. 18, 42). Этого человека, стремящегося к Богу, не остановили никакие запреты.

А возьмите нашу историю в XX веке. Тогда не укоры бабушек в храме, а строгие голоса секретарей партии и крепкие руки сотрудников соответствующих органов препятствовали приходу людей в храм, но и они не могли остановить верующих.

Когда я был школьником, к нам домой приезжали люди из разных мест, которые рассказывали, как они отстаивали свои храмы. Их не подпускали к церквям, выставляя оцепление, но они прорывались во внутрь и круглые сутки совершали там молитву. Народ имел веру, и эта вера явила сонм новомучеников и исповедников.

Кто живёт стремлением к Источнику жизни, того не остановишь ни замечаниями, ни гонениями, такие люди всегда будет стремиться в храм, к Богу.

Представьте себе следующую ситуацию. Молодой человек, желая учиться, пришел в школу. Ему дали задание, которое он сделал не правильно, и другие школьники посмеялись над ним: «Вот, грамотей». Что же, этот ученик перестанет учиться? Нет, коль у него есть такое желание, он приложит все силы, чтобы получить образование. Так и человек, с верой пришедший в храм, чтобы помолиться Богу, в покаянии очистить свою душу и причаститься, даже если и услышит от кто-то замечание, все равно из храма не уйдет. Он отстоит службу, причастится и будет дом Божий. И конечно же, он постарается изучить правила поведения в храме. Тот, кто сегодня приводит подобные аргументы, чтобы не ходить в храм, просто ищет себе оправдание. Чаще всего это свидетельствует об отсутствии желания посещать богослужения, исправлять свою жизнь, отказаться от греха.

Конечно, возможна ситуация, когда человек пришел в храм и ему сделали замечание или обратились недолжным образом. Это вопрос недостатка общей культуры поведения не только прислуживающих в храме, но и всего нашего общества.

Кроме того, есть случаи, когда настоятель, имея духовный авторитет среди прихожан, может достаточно свободно с ними общаться и даже сказать резкое слово. Таков его стиль вразумления. Народ это принимает за благо, говоря: «Вот как батюшка меня отчитал». Постороннему же человеку это может показаться грубостью.

Сейчас во всех храмах и монастырях проводится обучение правильному поведению в храме, а работники прихода получают указание, как они должны встречать прихожан. Кстати, в подобных мероприятиях добровольно принимает участие довольно много молодёжи.

Вам приходилось самому сталкиваться с такими проблемами, когда Вы делали первые шаги в церковной жизни и каких-то правил не знали?

Я с детства хожу в храм, а точнее, вначале меня носили, а потом и сам пошел, так что вырос среди храмовой культуры. Для меня естественным было стоять на богослужении, ставить свечи, прикладываться к иконам и мощам, молиться, подходить исповедоваться и тому подобное. Сначала я ходил с родителями или старшими братьями и, естественно, запоминал, что и как они делают в храме, а потом и самостоятельно стал ходить. Так что воцерковление проходило естественным образом, а если были какие-то подсказки, старался запоминать их и не допускать ошибок.

Случалось ли Вам делать замечания людям, приходящим в храм, просвещать их в незнакомых им правилах? Как Вы это делаете?

Замечания делаю только священникам, когда они не так ведут себя, а народу подсказываю. У меня есть обычай во время вечерни выйду из алтаря и стоять в конце храма. Когда вижу, что человек, зашедший в храм, не знает, что ему делать, я могу подойти и спросить, есть ли у него какиелибо вопросы и чем ему помочь. Бывает, что люди сами подходят ко мне с вопросами. Если требуется беседа, я могу поговорить с таким человеком или пригласить священника, который объяснит то, что требуется, договорится о встрече для беседы.

Какие общие правила одежды есть сегодня в русских православных храмах для посетителей, каков современный церковный дресс-код?

Чаще всего возникает вопрос, можно ли женщине в брюках или джинсах заходить в храм. Позиция Церкви в данном вопросе основывается на Священном Предании. Одежда должна соответствовать месту, но не должна быть причиной удаления человека от Бога и препятствием для молитвы и участия в Таинствах.

Христос говорил: «суббота для человека, а не человек для субботы» (Мк. 2, 27). Должно подходить ко всему, в том числе и к одежде, с рассуждением. Если человек собирается идти в храм, необходимо одеваться соответствующим образом. Если возможность или желание посетить храм возникли спонтанно, то не будет греха в том, чтобы, например, женщине зайти не в юбке, а в брюках.



Главное — отношение человека к святыне, его стремление побывать на службе или приложиться к иконе, помолиться.

Я часто вспоминаю слова моей мамы, которая советовала мне следующее: собираясь в храм, нужно помнить, что идешь к Богу. Как бы ты готовился, если тебя пригласили к царю? А Бог выше всех царей, а поэтому и одевайся соответственно и стой со вниманием, чтобы не пропустить ни одного слова.

Нам будет легче определиться с выбором одежды для посещения храма, если мы представим себе, что идём к начальнику. Как мы должны выглядеть? А как мы должны одеваться, когда идём к Начальнику мира и Создателю всего, что есть на свете. Если мы идём в гости на какой-либо праздник к людям, которых уважаем, как следует одеваться? Собираясь в храм, нужно вспомнить, что мы идём в уважаемое общество, ведь в очах Божиих другие люди не ниже нас. Кроме того, на богослужения мы чаще всего ходим в праздники, так что и внешний вид должен быть соответствующий.

Да, Бог смотрит не на одежду, а на душу человека. В храм можно пойти и в простой одежде. Но давайте порассуждаем, что такое дресс-код. Это форма одежды, требуемая для участия в некоторых мероприятиях. Когда я был в Америке, то часто получал приглашения, в которых предписывалось: мужчины должны быть в такой-то одежде, обязательно в пиджаке, а женщины — в вечерних платьях. Почему же, если человек идет на важную встречу или в ресторан, он одевает костюм и галстук, а в храм, к Богу, в потертых джинсах или шортах?

А возьмите крупные компании, банки. Там есть жесткие требования к одежде, и человек, нарушающий дресс-код этой организации, проявляет неуважение к ней. То же относится и к посещению храма.

Мы должны научиться уважать себя и окружающих. Но при этом необходимо помнить, что одежда не должна становится препятствием для входа в храм в случае необходимости.

Обязательно ли женщине покрывать голову? Почему в таком случае женщины в хоре очень часто поют без головных уборов даже в храме Христа Спасителя и других известных храмах? В каких случаях делаются исключения?

В самом деле, можно видеть в довольно известных храмах такую картину: хор поёт с непокрытыми головами. Тут вопрос личной организованности каждого, с одной стороны, а с другой — степень воцерковленности певчих. Далеко не во всех храмах имеется необходимое для качественного и стройного пения количество прихожан, способных пополнить клиросные ряда. Среди нанимаемых певчих есть и те, кто воспринимает пение на службе как работу.

Конечно, настоятели должны обращать внимание на соответствие одежды таких певчих принятым нормам. Замечу, что, например, в Калужской епархии подобного не наблюдается.

Покрывание головы платком – традиция, которая основывается на словах апостола Павла: «И всякая жена, молящаяся с открытою головою, постыжает свою голову» (1 Кор. 11, 5). Само же правило покрытия головы восходит также к апостолу Павлу, который говорил, что покрытая голова — знак смирения женщины (1 Кор. 11, 10).

# Есть ли какие-либо требования к обуви для человека, приходящего в храм?

Обувь является частью внешнего вида человека, так что относиться к обуви надо так же, как и к одежде. Она должна соответствовать месту. В ненастную погоду требования к обуви

в храме не отличаются от соответствующих требований к ней на работе или дома. Например, вы пришли к себе домой. Что мы делаете перед входом? Стараетесь привести обувь в порядок, по возможности очистить ее от грязи или снега.

Напомню слова апостола Павла: «Все должно быть благопристойно и чинно» (1 Кор. 4, 40). Это относится и к внешнему виду. Если девушки приходят в открытых шлёпанцах, из которых виднеются раскрашенные ногти, то тут нужны ли комментарии?

Конечно, когда человек идет с работы в повседневной обуви и желает зайти в храм, то обувь не должна становиться препятствием.

Особый вопрос о туфлях на каблуках. Не каблуки являются проблемой, они не возвышают и не унижают человека перед Богом, но когда человек идет по храму в такой обуви, то шум раздается на весь храм и мешает молиться другим людям.

# Если в храме жарко, можно ли снять пиджак, кофту, обнажить руки и плечи?

Летом можно прийти в храм и без пиджака, в рубашке с короткими рукавами, а женщине – в легкой блузке. Можно ведь надеть и длинную юбку, но, скажем, с разрезом, или кофту с длинными рукавами, но соблазнительно подчеркивающую фигуру. Вот это неприемлемо. Надо относиться к своему внешнему виду с рассуждением, памятуя о том, что можем являться соблазном для других верующих.

# Допустимы ли темные очки, украшения, перстни, серьги?

Для чего надевать солнечные очки в помещении? Чтобы выглядеть стильно или модно? Но в храм хотдят не для этого. Перстни, серьги и прочие украшения не стоит одевать специально для похода в храм. Если



они являются атрибутом повседневного гардероба и неотъемлемой составляющей внешнего вида, то их можно не снимать перед входом в храм. Однако акцентировать внимание на украшениях для посещения храма недопустимо. Тем более, что тяга к украшениям принимает всё более причудливые формы. Была даже мода на большие золотые кресты, которые носили напоказ, поверх одежды. Крест — это символ христианства, использовать его как украшение, для привлечения внимания является нельзя.

Встречаются и другие крайности — когда в одежде стилизуются под монахов и монахинь. Это происходит из-за неправильного понимания христианства. Христианство — это религия радости и торжества. Увы, большинство не понимает этого и не воспринимает её должным образом.

Чего совершенно точно не стоит делать, так это приходить на службу с накрашенными губами. Помада потом остается на иконах и иных святынях. Разумеется, женщине лучше избегать одежды с декольте при посещении храма. Однако повторюсь: если заходить в храм вы не планировали, но решили посетить его неожиданно, то не будет греха зайти в храм в том, в чем вы одеты.

Прекрасно по этому поводу высказался апостол Павел: «Итак, желаю, чтобы... жены, в приличном одеянии, со стыдливостью и целомудрием, украшали себя не плетением волос, не золотом, не жемчугом, не многоценною одеждою, но добрыми делами» (1 Тим. 2, 8-10). Также необходимо сказать, что при посещении храма с детьми не следует брать с собой игрушки, это неправильно. Они отвлекают внимание и мешают ребенку приобщаться церковной культуре. Кроме того, необходимо всегда выключать телефон на время службы.

Какие требования есть к одежде священнослужителя?

У нас сложилась следующая форма одежды для священнослужителей: подрясник, ряса и скуфья, а для священника еще и крест. Мирская одежда нежелательна. В советское время, когда духовенство притеснялось, я знал много священников, которые даже дома носили подрясники, чтобы и домашние, и приходящие видели их в одежде, соответствующей сану. Когда же отправлялись на службу, то надевали длинные плащи, но подрясника не снимали.

Священник в храме — месте особого присутствия Бога — в полной мере раскрывает свой облик. Он открывается как предстоятель Богу, молитвенник, совершитель таинств, учитель,

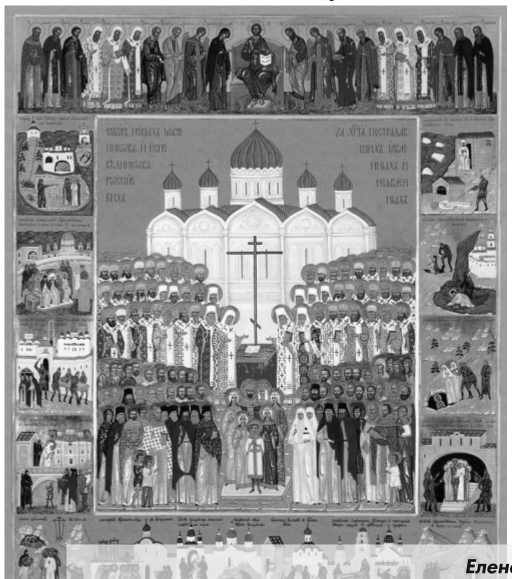
воспитатель и душепопечитель. Тут каждое его движение, каждое слово, каждый возглас характеризует его как пастыря. Богослужебное облачение священнослужителя имеет глубокую символику.

Прекрасно сформулировал значимость одежды и внешнего вида Иисус, сын Сирахов: «По виду узнается человек, и по выражению лица при встрече познается разумный. Одежда и осклабление зубов и походка человека показывают свойство его» (Сир. 19, 26-27). Памятуя об этом, священники обязаны иметь вид, который притягивал бы людей, а не отталкивал.

И каждый человек, приходящий в храм Божий, должен помнить, что он приходит к Богу. Это – самое главное правило.







Елена Метальникова

# Увековечение памяти новомучеников — путь к укреплению веры

История Русской Православной Церкви в советский период известна как эпоха гонений. Эпоха, о которой уже много написано. По мере того как мы все больше отдаляемся от этого времени, уходят из жизни свидетели страшных и кровавых событий, утрачены и уничтожены документы, которые могли бы пролить свет на события целенаправленного преследования духовенства и православных мирян, начиная с 1917

года. Но в каждой епархии продолжается изучение архивных материалов, других источников, которые открывают страницы высоты духа тех, кто сохранял веру, несмотря на преследование властью.

В Калужской епархии такой работой занимаются члены комиссии по изучению истории Церкви и канонизации. По благословению митрополита Калужского и Боровского Климента в сотрудничестве с Ми-

нистерством культуры Калужской области был открыт лекторий «Россия в XX веке». Одной из основных целей организации лектория было увековечение памяти новомучеников. Усилиями членов комиссии по канонизации и их добровольных помощников — сотрудников ГБУК КО «КОНБ им. В. Г. Белинского» М. Е. Аржанковой, Г. В. Емельяновой, Т. В. Никишиной, Е. В. Кузнецовой и Л. Г. Кулей в област-



ной библиотеке проводятся встречи лектория «Россия в XX веке». Благодаря лекторию последние находки исследователей становятся достоянием широкой общественности, в том числе и о калужских новомучениках.

В ходе проведения лектория используется оформление различных выставок, просмотр фильмов (в том числе специально подготовленных). Особенно интересны для присутствующих выставки фотографий, копий архивных документов, которые зачастую только недавно найдены в архивах или подарены из личных коллекций и никогда не публиковались. Выставки книг позволяют продолжить ознакомление присутствующих с заинтересовавшими их темами, ведь все эти издания доступны читателям областной библиотеки.

Много статей о гонениях на РПЦ, в том числе и на земле Калужской, печатались и будут в дальнейшем появляться в журнале «Православный христианин». Статьи журнала с 1991 года рассказывают о достойных священно-церковнослужителях и православных мирянах, которые не могли смириться с преследованием верующих, не отказались от веры даже под страхом смерти. Обращение не только к теме новомучеников и исповедников, но и повествованию обо всех, кто пострадал в годы гонений, дает более объективную картину событий. И, может быть, только они, близкие нам по времени и земным обстоятельствам люди, могут помочь возродить утраченный народом идеал православия.

Традиционным стал крестный ход 23 ноября, который способствует увековечению памяти новомучеников, чьи имена хорошо известны духовенству и прихожанам православных храмов Калужской епархии. В этом году, как и в прошлые годы, прошел крестный ход, в Свято-Троицком кафед-

ральном соборе после Божественной литургии был отслужен молебен. Кроме того, к памятной дате в Калужской духовной семинарии по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента прошла конференция «Подвиг мучеников в деле духовного просвещения Руси: историческое и богословское осмысление».

В этот же день краеведческая комиссия при областной библиотеке им. В. Г. Белинского провела встречу калужских краеведов и читателей с членами комиссии по канонизации Калужской епархии. В центре внимания собравшихся были результаты последних исследований, сбора материалов о земной жизни будущих новомучеников – архиепископа Августина (Беляева), протоиерея Иоанна Сперанского, псаломщика Аполлона Бабичева и других. Все предоставленные собравшимся сведения были почерпнуты из метрических книг, клировых и исповедных ведомостей, которые хранятся ΓAKO. Помимо этого, монстрировались копии материалов следственного дела из архива УФСБ по Калужской области.

Не стоит забывать о том, что земная жизнь и мученическая смерть священномученика Августина (Беляева), преподобномученика Иоанникия (Дмитриева), священномученика Иоанна (Сперанского), мучеников Алексия (Горбачева), Аполлона (Бабичева), Михаила (Арефьева), Николая (Смирмучениц Феоктисты нова). (Ченцовой), Ольги (Масленниковой), Анны (Остроглазовой) является примером и образом истинного христианина не только для жителей Калужской епархии.

Не так давно в Ярославле прошла конференция «Подвиг новомучеников и исповедников Церкви Русской XX века». В течение двух дней перед духовенством Ярославской митрополии и местной обществен-

ностью выступали гости, которые приехали из разных епархий РПЦ. Доклады были заслушаны на пленарном заседании и по секциям: «Подвиг новомучеников И исповелников Церкви Русской XX века», «Наследие новомучеников и исповедников Церкви Русской в деле воспитания и образования». Председателем конференции был митрополит Ярославский и Ростовский Пантелеймон, сопредседатель епископ Рыбинский и Угличский Вениамин.

Доклады пленарного заселания вызвали живейший интерес как специалистов, так и слушателей: «Исследовательская и просветительская деятельность Регионального общественного фонда «Память мучеников и исповедников Православной Русской Церкви» (докладчик Д. Б. Синяговский — президент фонда, г. Москва), «Феномен большого террора» (докладчик Л. А. Головкова — ст. научный сотрудник отдела новейшей истории РПЦ Православного Свято — Тихоновского гуманитарного университета, редактор книги памяти «Бутовский полигон» и других книг, г. Москва). Названные доклады были любезно предоставлены авторами для библиотеки Калужской духовной семинарии.

От Калужской епархии был представлен доклад на тему: «Опыт работы над биографиями священно-церковнослужителей и православных мирян по делу П-14013 (1937 г.). «Дело П-14013 на участников монархической организации А. А. Беляева, И. А. Остроглазова, П. Д. Семеновского, А. В. Любимова и других», хранящееся в архиве УФСБ по Калужской области, можно назвать типичным для 1937 года: арест приблизительно в одно и то же время достаточно многочисленной группы людей, подвергавшихся планомерным допросам; ведение дела на осно-



ве признательных показаний, выявление тех, кто соглашался с обвинением, шел на сотрудничество со следствием; организация очных ставок главного фигуранта с этими обвиняемыми; в конечном итоге – краткие сроки проведения следствия и передача материалов тройке НКВД. Это дело состоит из трех объемистых томов: 1-й – 352, 2-й – 368, 3-й – 531 страница.

По делу  $\Pi$  – 14013 было арестовано 39 человек. Из тех, кто был расстрелян по приговору НКВД, были причислены к лику святых сщмч. Августин (Беляев), прмч. Иоанникий (Дмитриев), сщмч. Иоанн (Сперанский), мчч. Аполлон (Бабичев), Алексий (Горбачев), Михаил (Арефьев). Наиболее почитаем из этих новомучеников — сщмч. Августин (Беляев). И на иконах святых покровителей земли Калужской мы видим именно его. Такая икона, например, находится слева от алтаря в Никитском храме г. Калуги, где рядом с прпп. Амвросием Оптинским, Тихоном Калужским, Пафнутием Боровским, прав. Лаврентием Калужским все видят сщмч. Августин (Беляева).

В настоящее время уже есть житие священномученика Августина (Беляева), составленное игуменом Дамаскином (Opловским), с указанием разных периодов служения архипастыря. География его служения обширна, каждый период служения, пребывания в заключении выделен и освещен. Из жития сщмч. Августина (Беляева) следует, что его служение в Калуге длилось недолго: с 1934 года по 1937 год. Но именно здесь он получил сан архиепископа, в короткий срок сплотил вокруг себя духовенство и верующих, сумел внушить большое уважение к представителям «тихоновцев». Напомним, что его предшественнику это не удалось.

В изданных житиях священ-

номученика Августина калужский период служения освещен именно по материалам уже указанного дела, по протоколам допросов как самого архипастыря, так и других арестованных. Краткое, фрагментаризложение материалов следственного дела П – 14013 не лает полной информации. Поэтому понятно, почему была поставлена цель подробнее рассказать о пребывании сначала епископа, а потом архиепископа Августина на Калужской кафедре и в нашем городе.

Но нельзя не упомянуть и о том, что в далеком краю, на территории Ленинградской области в городе Лодейное Поле, где размещался Свирлаг, благодаря единомышленникам, два года назад начато исследование, целью которого было установление событий в этом лагере в период пребывания в нем епископа Августина (Беляева) — до освобождения и переезда в Калугу в связи с назначением на Калужскую кафедру. Пока удалось установить только место нахождения Управления Свирлага, которое не было известно в связи с уничтожением документов.

Символично, что там, где находилось руководство лагеря, в настоящее время действует школа, в которой учатся дети, имеющие возможность и право открыто ходить в церковь, не боясь преследований. Важно, чтобы они знали, благодаря кому была в условиях страшных гонений сохранена вера предков. Практически одновременно с епископом Августином (Беляевым) в Свирлаг были направлены батюшки Калужской епархии. Документами подтверждено, что они были доставлены по этапу в это гибельное для многих заключенных место.

Так в истории Русской Православной Церкви почти пересеклись пути тех, кто не принимал условия богоборческой власти, сознательно не прини-

мая требования тех, кто вел народ не по тому пути, который мог бы быть, а по собственному губительному для страны маршруту. Пока единственным результатом поездок в Лодейное Поле является установление места, где было Управление Свирлага и запись воспоминаний детей тех старожилов, которые хотя бы что-то рассказали своим детям о тех страшных временах. Но работа продолжается.

Помимо этого, были предприняты попытки локализации тех мест, где жил и бывал Владыка. Дом, в котором он жил, когда приехал в Калугу, найден, но последнее место проживания точно не установлено. Причинами невозможности установления последнего проживания архиепиместа скопа Августина нужно назвать неточности, которые были допущены следователями при ведении дела и заполнении документов. В уже упомянутом деле П – 14013 записаны несколько разных адресов: ул. 1905 года, д. 93; та же улица, д. 95; та же улица, д. 96, кв. 1. Таким образом, нет даже данных о том, на четной или нечетной стороне улицы жил будущий новомученик Августин (Беляев). Попытка использования фамилии квартирной хозяйки для уточнения адреса не увенчалась успехом, так как документы не сохранились.

Пока точно известно только то, что именно по ул. 1905 года ходил архиепископ Августин на службу в Георгиевский за верхом храм, как принято в Калуге называть этот дом Божий. Все старые дома, которые сохранились до сегодняшнего дня, в свое время были по пути архипастыря, когда он шел в храм, где его обычно ждали наиболее преданные ему прихожане, чтобы получить благословение. В частности, известно, что осужденная по делу П – 14013, Наталия



Михайловна Наталюк считала, что день не может быть удачным, если она не получила благословение архипастыря. Кроме того, она называла его «великим святым человеком». И она была не одинока в подобном выводе.

 $y_{T0}$ касается служения сщич. Августина (Беляева) в Калуге, то в первую очередь хотелось подчеркнуть огромное уважение к нему разных слоев населения (даже при описанных отдельных случаев насмешек мальчишек на улице и негативных высказываний). Не только внимание к людям, желание прийти на помощь к ближнему снискали уважение к архипастырю. Очень важным моментом в том, как складывались отношения тогда еще епископа Августина (Беляева) с духовенством и православными мирянами, было его желание поддержать религиозные, возможно ослабевающие, силы верующих в трудное время.

Огромную роль сыграло то, что он ввел в храме Георгия за верхом колокольный звон в алтаре. Это подтверждается и материалами дела, высказываниями как тех, кто до последней минуты был со своим архипастырем, так и предавших его: «В алтаре он создал колокольный звон» (монахиня Ирина Баталина). «Первый звон произвел на верующих огромное впечатление, которые в массе своей заговорили о том, что вот дожили до хорошего времени и вновь слышно стало звон церковный. Этот звон привлек в церковь большой поток верующих»  $(\Pi.$ Д. Семеновский).

Два человека, которые в ходе следствия оказались по разные стороны, сходятся в том, что Владыка безошибочно определил то, что особенно нужно верующим, что поможет им. Монахиня Ирина Баталина, которая не отступилась от веры, говорила: «Со своими убеждениями и верой я умру.

Пусть что угодно со мной делают. Хотя я была 3 года в концлагере, но советская власть меня не перевоспитала, слово Христово я буду проповедовать до конца жизни». Семеновский же оказался слабее... Именно в его показаниях значилось, что «названная организация была сформирована в 1934 году епископом Августином Беляевым... Входило все руководство тихоновской организации».

Но признание двумя этими людьми разных взглядов того, что народ поверил только что назначенному на Калужскую кафедру епископу Августину (Беляеву), подчеркивает, как умел он увидеть и почувствовать суть событий, принять единственно верное решение, так необходимое всей пастве в целом и каждому верующему в отдельности.

Были выявлены факты уважения и близкого общения с Владыкой представителей советской власти, в частности с Селиверстовой (занималась церковными делами в горсовете) и Трейвесом. Во многом благодаря этому был открыт Николо-Козинский храм. Что тоже зафиксировано следователями в деле П-14013. Во время проведения следствия по указанному делу Селиверстова и Трейвес называются врагами народа, что свидетельствует о том, что они были репрессированы раньше, чем был арестован архиепископ Августин.

Факты, о которых упомянуто выше, есть и в свидетельских показаниях Толченовой: «Архиепископ Августин был связан с врагом народа Трейвесом через жену Трейвеса — Селиверстову, работавшую в горсовете по религиозным, т. е. церковным делам. Благодаря Трейвесу И Селиверстовой была открыта Николо-Козинская церковь для тихоновцев, благодаря им же служители культа облагались чрезмер-НО мизерными налогами». Трудно не понять, насколько важным для духовенства Калуги было такое решение вопроса о налогообложении.

Архиепископ Августин был открыт для общения со всеми, кому нужна была помощь. Старался не только молитвами и служением в храме поддержать народ, но и найти доброе слово и совет каждому, кто к нему обращался. Как следует из выявленных материалов, к нему приходили с просьбами и скорбями и некрещеные калужане: «В июне – июле 1936 г. в приемной были некрещеные женщины». На службу он безбоязненно устраивал «в первую очередь священников, которые были репрессированы органами НКВД и вернулись после отбытия наказаний».

Помимо этого, подтверждеисключительная любовь. на можно сказать, почитание Владыки православными верующими. «Украшали его место, иконы и свечи цветами», «приносили цветы для украшения посоха». Не единичны отзывы о том, что его духовные дети преклонялись перед своим архипастырем. В частности, еще хочется напомнить: Н. М. Наталюк говорила, считала архиепископа Августина не только святым человеком, а «великим святым человеком». Как прихожанка храма Георгия за верхом, она встречала многих замечательных калужских священников, «пастырей добрых», которых любил и почитал православный люд. Но выделила она именно архиепископа Августина (Беляева) как пример служения Богу и людям.

Характерно даже то, что практически предавшие Владыку и начавшие давать признательные показания, старались по возможности говорить о других людях из окружения архиепископа, но не о нем. В частности. Д. Д. Полторацкий на просьбу назвать лиц, враждебно настроенных к Совет-



ской власти, с которыми он был связан перечисляет священников И. А. Остроглазова, И. И. Сперанского, Я. А. и В. А. Макаровых, Д. Д. Луганского (из Калуги), даже упоминает Василия Гавриловича Баталина, высланного в Красноярский край, но не называет архипастыря.

Следует добавить, что из 39 человек, только двое были подготовлены следователями к очной ставке с архиепископом Августином (А. В. Любимов и П. Д. Семеновский), несмотря на все старания допрашивающих. Эти цифры как нельзя лучше оценивают истинное положение дел. В тесноте камер, обстановке бесчеловечности, враждебности со стороны тюремщиков только двое попробовали заслужить себе прощение таким путем, который они выбрали.

Один из них — Любимов, считал, что его участие в следствии и очной ставке, данные им показания должны быть оценены представителями НКВД. В частности, А. В. Любимов в ходе самого последнего допроса просил внести в протокол: «При вынесении приговора по моему делу я прошу учесть это. Своей дальнейшей работой я приложу все свои силы, чтобы искупить тот вред, который я нанес своей контр-революционной деятельностью советской власти и трудящимся».

При очных ставках архиепископ Августин держался точно так же, как и на обычных допросах. Он не осудил тех, кто старался спасти свою жизнь, не произнес ни одного слова осуждения в их адрес. Об этом есть указания в следственном «Сам руководитель контрреволюционной организации А. А. Беляев на допросах и очных ставках виновным себя не признавал». известно, решением тройки НКВД по Тульской области от 19 ноября 1937 года архиепископ Августин был осужден к высшей мере наказания.

Одним из ближайших споархиепископа пвижников Августина был известный в Калуге протоиерей о. Иоанн Сперанский. В сборнике «Мученики, исповедники и подвижники благочестия Русской Православной Церкви XX столетия» рассказывается о его несгибаемости в ходе допросов, хотя он был достаточно преклонного возраста (73 года). В настояшее время членами комиссии КЕ по канонизации собран материал по всем основным этапам его жизни, начиная от рождения до последних дней жизни. Успешность и результативность этой работы объясняется тем, что священник Сперанский служил только в КЕ. Кратко можно выделить следующие даты и события:

1 января 1864 года – рождение в с. Желовижи Калужского уезда,

1866 г. – переезд к новому месту служения отца в с. Озерское, Успенский храм.

С 1871 г. по 1884 г. обучение в духовном училище, потом семинарии в Калуге.

1884 г. – поступление на службу в храм, где служил отец...

1893 г. – открытие при храме Братства во имя свт. Николая Чудотворца.

1899 г. – переезд в Калугу, назначение настоятелем Одигитриевского храма в Калуге.

1919 г., 1922 г. – аресты.

1935 г. – передача (оставшихся после изъятия ценностей 1922 г.) святынь Одигитриевского храма в Спасо-Заверхский храм.

1937 г. – арест и расстрел.

Читатели журнала «Православный христианин» уже имели возможность познакомиться с житием священномученика Иоанна (Сперанского), которое написано

после долгих архивных поисков, сбора сведений о замечательном батюшке и его известности в Калуге того времени. Помимо этого, читатели журнала знают теперь и о мученике Аполлоне (Бабичеве), скромном псаломщике при жизни, но причисленном к лику святых после мученической кончины.

Конечно, журнальная публикация не дает возможности познакомиться со всеми находками комиссии Калужской епархии по изучению истории Церкви и канонизации, которые стали результатами постоянной, кропотливой работы. Но тех, кто постоянно читает журнал «Православный христианин» и посещает лекторий «Россия в XX веке» ждет еще много нового, поучительного и полезного для совершенствования духовной жизни, укрепления в вере.

Обращение к теме новомучеников дает нам ответ на вопрос, являются ли их жития источником ПЛЯ постижения идеала и подвига святости русского народа, в первую очередь представителей духовенства и православных мирян, в XX столетии, в годы попыток самого жестокого уничтожения представителями богоборческой власти Русской Православной Церкви. В своей совокупности жития новомучеников доказывают, что именно благодаря им сохранилось Православие на нашей многострадальной земле, сила и чистота их веры дала новые ростки, которые показывают, что их земной жизнью и страданиями за Христа прибавилось в Царстве Небесном ходатаев за Святую Русь. В настоящее время в Калужской епархии продолжается активная работа по сохранению памяти о новомучениках и истории Церкви в период гонений.

Молебен перед началом чтений



Людмила Паутова

# Первые Свято-Лаврентьевские чтения

28 декабря ушедшего 2013 года в Свято-Лаврентьевом монастыре г. Калуги состоялись I краеведческие чтения, посвященные 500-летию праведного Лаврентия, калужского чудотворца. По благословению Владыки Климента Чтения органи-Рождества Христова Лаврентьев монастырь и общество православных краеведов «Спас». Вначале правящий митрополит отслужил молебен у СВЯТОГО праведного Лаврентия в восстанавливаемом из небытия соборе Рождества Христова. В приветственном слове Владыка Климент подчеркнул значение сохранения истории монастыря для истории губернского города Калуги, в которой отразились одни из самых важных событий становления и развития русского государства. Особенно важно донести эту историю до молодежи, а должны это сделать мы — взрослые, специалисты и краеведы-любители.

Новый 2014 год объявлен годом культуры, а наша россий-

ская культура – православная. Поэтому так велико значение новых исторических материалов для восстановления утраченных страниц и написания новых.

Заместитель Министра культуры Калужской области В. А. Бессонов в своем выступлении отметил, что в составе участников конференции люди заинтересованные, неравнодушные и это обусловит успешное проведение Чтений.

У истории есть преимущество — она знает будущее! Важно не только знать, но и осмыслить пройденный путь, чтобы не повторять ошибок, научиться беречь то хорошее, что дает нам Господь. Это как драгоценный клубочек памяти — потянул за ниточку, и начался рассказ о давно минувшем.

16 докладов разносторонне отразили различные страницы жизни монастыря и праведного Лаврентия.

Это и события «сечи на водах Оки в 1512 году», когда свя-

той Лаврентий чудесным образом помог князю Симеону Калужскому победить агарян, и история Симеонова городища, откуда началась Калуга, о чем рассказал архитектор и краевед И. Д. Белов. О подвиге Христа ради юродивых на Калужской земле собрала богатейший материал заведующая отделом Областной детской библиотеки М. А. Ефименкова об истории монастырслободы Подзавалья рассказала Н. И. Кожевникова. Ее доклад содержит более 1000 имен и судеб жителей этой старинной слободы, фотоматериалы. Несколько докладов были посвящены многовековому некрополю монастыря. Полностью уничтоженный в XX веке, он по крупицам восстанавливается калужскими любителями старины. О захоронении дворян Сухозанетов доложил научный сотрудник областного Краеведческого музея В. И. Абакулов, купцах Прянишниковых-Н. И. Кожевникова, о владель-



цах усадьбы Железники — Г. В. Анохина. Трогательно и трепетно подала свой материал о посещении Лаврентьева монастыря великой княгиней Елизаветой Федоровной известный калужский издатель краеведческой литературы Валентина Фридгельм. Ее доклад был особо актуален, так как один из приделов восстанавливаемого храма намерены освятить в честь преподобномученицы великой княгини Елизаветы.

О палеких событиях конца XVIII и начала XIX века, когда была основана Калужская духовная семинария и о ее первом учителе Иоанне Рыбникове рассказала главный архивариус областного архива Л. А. Бацанова. Поразительно, что ей удалось найти архивные документы не только в Калуге, но и в других городах. Так было возвращено из забвения первого учителя имя Калужской семинарии. Некоторые страницы истории Калужского архиерейского дома, которым был Свято-Лаврентьев монастырь, приоткрыла сотрудгородской библиотеки ник им. Н. В. Гоголя — И. В. Маркина Ее материалы основаны на локументах ГАКО.

Н. В. Гущина напомнила о черных страницах из истории концлагеря на территории Лаврентьева монастыря в 20-е года прошлого века.

Особо стоял доклад о природно-историческом ландшафте Лаврентьева монастыря православного краеведа из общества «Спас» Л. П. Паутовой. Все исторические события развивались в определенном пространстве, окружающем монастырь. Благо, что по-соседству расположены Калужский бор и Комсомольская (Лаврентьевская) роща, уже объявленные особо охраняемыми природными территориями, как и парк, пруд и источник самого монастыря. Но остальная территовокруг монастыря усадьба Железники, Подзавалье, Симеоново городище —

связанные с историей Калуги, требуют особого подхода в градостроительстве.

Чудом и по милости Божьей восстанавливается Лаврентьев монастырь. Сюда будут приезжать поломники. И что они увидят? Трехэтажное здание школы на монастырском кладбище? Зловонное Яченское водохранилище и непонятной архитектуры современные постройки на нашей исторической крепости — Симеоновом городище? Ракетно-космический комплекс на месте Загородного сада и дачи губернатора? Развалины усадьбы в Железниках, где жили герои России — Лазаревы, Стрешневы, Деляновы, Голицыны? Богатейшая история этих мест не должна быть уничтожена бездумными проектами. Нельзя допустить безвозвратную потерю исторического ландшафта вокруг монастыря, благодаря которому он считался одним из редких и красивейших архиерейских подворий России. Не должны быть уничтожены те видовые точки, откуда многие поколения калужан любовались красотой окружающего пейзажа. Нужно объявить монастырь и территорию вокруг него историческим местом с разработкой и утверждением зон регулирования застройки и охраняемого ландшафта.

Особый интерес вызвала выставка старинных фотографий из архива И. Д. Белова. 50 фотографий донесли до нас очарование прежней жизни — неспешной, гармоничной, когда у людей было время улыбаться друг другу.

На фото запечатлено историческое событие — традиционно в день памяти преподобного Лаврентия к монастырю крестным ходом приносили самые почитаемые святыни из городских церквей, и, как и в наше время, идет дождь. Вот деревянный мост у водокачки и по нему бежит маленькая девочка в крестьянской одежде. Вот фонтан и прогулочная тер-

раса с низко опустившимися ветвями еще молодых лип.

Из фондов областной библиотеки им. В. Г. Белинского экспонировалась выставка материалов, посвященных Лаврентьевскому монастырю.

Первые Лаврентьевские чтения обозначили большое и востребованное направление исследовательской работы для историков и краеведов.

**P.S.** Для привлечения молодежи к изучению истории монастыря можно использовать опыт проводимых в селе Кольцово Ферзиковского района Сергиевских чтений. Православный приход с помощью попечителей и при поддержке администрации района, фонда мира, ЦБС г. Калуги и других организаций в 3 раз провели в октябре прошлого года эти краеведческие чтения. Их особенность участие школьников вместе со взрослыми. С помощью учителей и краеведов молодые люди готовят и озвучивают свои сообщения. Выходят сборники докладов. Получается своеобразный мастер-класс, престижный и интересный для детей.

Бесценен опыт работы с детьми в дружине Апостола Андрея Первозванного воскресной школы при храме Покрова на рву. Здесь все взаправду: и бал и дворянская каша и сценки из истории изучаемых мест. Это не просто речевая информация — это воссоздание частицы прежней жизни, в которую можно окунуться и побыть ее участником. Такое не забывается, это останется в душе на всю Школа краеведения жизнь. развивается и прекрасно, что есть энтузиасты, которые держат эти проекты на своих плечах.

Надеемся, что в следующих Лаврентьевских чтениях примут участие молодые жители нашего региона, уже поступают заявки, а как все это лучше устроить — надо подумать.





А.А. Танеева (монахиня Мария), Хельсинки

## Мария Тоболова

# Анна Александровна Танеева (Вырубова) — монахиня Мария

Избави мя от клеветы человеческия, И сохраню заповеди Твоя. (Пс. 118,134).

Вырубова... При одном упоминании этой фамилии еще совсем недавно у наших современников возникало чувство брезгливости и отвращения к женщине, по вине которой якобы совершилась катастрофа, приведшая к власти в России безбожников-большевиков. Богоборческая власть оболгала имя православной России, ее устои: Православие, Самодержавие и Народность, не обошла своим недобрым вниманием имена и память всех людей, так или иначе связанных с царской семьей. Особое место среди этих людей занимает, быть может, более других оболганная Анна Танеева (Вырубова).

Как до революции 17-го года, так и после нее Анне Александровне приписывали связь с последним русским царем Николаем II, с Григорием Распутиным, непомерное отрицательное влияние на императрицу, обвиняли в шпионаже, предательстве, в намерении отравить наследника престола и т.д. Но вот относительно недавно (в 2000 году) в нашей стране впервые были опубликованы ее подлинные дневни-

ковые записи, и перед читателями предстал образ мягкой, доброй, благородной, нравственно чистой, несколько наивной, восторженной, доверчивой, как ребенок, а главное — глубоко религиозной женщины, которая была не просто фрейлиной государыни императрицы Александры Федоровны, но ее верной, преданной подругой.

Анна Александровна Танеева родилась 16 июля 1884 года в аристократической семье обергофмейстера и главноуправляющего собственной его импера-



торского величества канцелярией, статс-секретаря Александра Сергеевича Танеева (1850-1918). Кроме того, А.С. Танеев был известным композитором. Мать Надежда Илларионовна Толстая (1860-1937) — праправнучка фельдмаршала Кутузова. Прадед и дед по матери — генералы.

Детство будущая фрейлина провела в Москве и в родовом поместье Рождествено под Москвой, которое находилось недалеко от имения великого князя Сергея Александровича, брата Александра III. Анна вспоминает, как ласково к ней относилась супруга великого князя Елизавета Федоровна, причисленная в наше время к лику святых.

Анна получила начальное образование дома, так как родители боялись пагубного воздействия на детей со стороны их приятелей. «Вера в Бога, посещение богослужений, безупречная жизнь, молитва были для нас (детей — М.Т.) опорой на жизненном пути».

16 лет Аня заболела брюшным тифом в тяжелой форме, так что врачи не надеялись на ее выздоровление. Родители пригласили о. Иоанна Кронштадтского отслужить молебен у постели болящей дочери. После молебна в состоянии больной наступил кризис, и она стала быстро поправляться.

В 1902 году Анна выдержала экзамен при Петербургском учебном округе на звание домашней учительницы. В 1905 году, когда Анне Танеевой было всего 20 лет, она была приглашена в свиту государыни при царском дворе.

В 1907 году Анна Александровна обвенчалась с морским офицером Александром Вырубовым. Он был одним из тех, кто чудесным образом спасся с затонувшего в русско-японскую войну «Петропавловска». Перенесенное при этом потрясение, видимо, и явилось причиной его помешательства. Через год брак распался, и Анна вернула себе девичью фамилию — Танеева.

Став ближайшей подругой государыни императрицы, Анна Александровна в течение двенадцати лет была, можно сказать, членом царской семьи, сопровождала ее во многих поездках и путешествиях, присутствовала на семейных торжествах. Императрицу Вырубову объединяли совпадение жизненных взглядов, интересов и духовное родство: глубокая вера в Бога, желание помочь ближнему, жалость к страждущим.

Будучи фрейлиной, она бескорыстно служила государыне, не получая положенного ей жалованья, так как, будучи императрицы, наперсницей стеснялась брать деньги. «Государыня как-то сказала, что счастлива тем, что у нее есть человек, который служит ей ради нее самой, а не ради хорошей зарплаты», — писала Анна в своих воспоминаниях.

Придворные дамы завидовали Анне, что императрица была особо расположена к ней. Они недолюбливали и государыню Александру Федоровну, считая ее надменной, холодной, гордой. Будучи сами равнодушными к вере, с насмешкой говорили об ее религиозности, считая ханжой. «Религиозной фанатичкой» слыла у них и Анна, которую считали, кротого, коварной интриганкой, сводницей и развратницей. Но императрица, образованная, с ее умом, глубокой верой, богатым внутренним миром, не могла приблизить к себе особу сомнительного поведения и низменных чувств. Анна же удостоилась дружбы всех членов царской семьи, включая государя. Их многолетняя дружба выдержала испытание временем: в период заточения царской семьи государыней было написано своей любимице более двадцати писем, в которых она ласково называет Анну: «дорогое мое дитя», «милая», «родная», «душка», «маленькая моя дочка», «мой дорогой друг», «маленькая

моя» и др. Будущие святые царственные мученики молились о своей верной Аннушке.

Анна Александровна пользовалась полным доверием императрицы, которая каждый раз, когда наследник Алексей был серьезно болен, просила именно ее позвать Распутина, которому удавалось чудесным образом прекратить приступ болезни ребенка. Так Анна стала посредницей между царской семьей и Распутиным: на ее даче в Царском Селе Распутин (еще одна жертва клеветы!) неоднократно встречался с членами царской семьи.

С началом Первой мировой войны Анна Александровна стала работать в госпитале сестрой милосердия вместе с императрицей и ее дочерьми. На этом закончился благополучный период ее жизни, а далее последовали великие страдания. 15 января 1915 года, выезжая из Царского Села в Петроград, Анна попала в железнодорожную катастрофу и получила травмы такой тяжести, что врачи считали ее положение безнадежным. Однако Танеева выжила (шесть месяцев была прикована к постели), но осталась калекой на жизнь: передвигаться после этого могла лишь в инвалидном кресле или на костылях, позже — с палкой.

Через год после аварии на денежную компенсацию за полученные травмы организовала в Царском Селе Серафимовский лазарет для искалеченных воинов, где они обучались разным ремеслам. «Испытав на опыте, как тяжело быть калекой, я хотела хоть несколько облегчить их жизнь в будущем. Ведь по приезде домой на них в семьях стали бы смотреть как на лишний рот! Через год мы выпустили двести человек мастеровых, сапожников, переплетчиков», писала Анна в своих воспоминаниях.

Незадолго до революции Анне Александровне угрожали расправой, и друзья убеждали



ее покинуть императрицу и тем спасти себя, на что она ответила: «Я удивляюсь, что меня учат побегу; моя совесть чиста перед Богом и людьми, и я останусь там, где Господь меня поставил».

После февральской револю-Временным правительством была создана Чрезвычайная следственная комиссия по расследованию преступлений царского режима. Одной из первых была арестована Анна Вырубова. (А.Ф. Керенский лично увез ее, еще не оправившуюся после болезни, из Царского Села и заключил в одиночную камеру Трубецкого бастиона Петропавловской крепости). Несмотря на инвалидность, она содержалась в крепости в тяжелейших условиях: голодала, так как передачи от родных были запрещены; прогулка заключенным разрешалась только на десять минут в день, свидания — по десять минут раз в неделю. Охрана состояла из озлобленных по отношению к ней людей, которые поливали Анну площадной бранью, плевали в ее тарелку с едой, (если эту бурду можно назвать едой); несколько раз пытались изнасиловать, грозили расправой. Находясь в одиночной камере, она страдала нравственно и физически: заболела бронхитом и воспалением легких. По ее словам, это была медленная казнь. В минуты отчаянья просила у Бога скорой смерти. Тюремный доктор И.И. Манухин оставил свои воспоминания о тех страшных событиях. Он писал: «Вырубова производила впечатление милой, очень несчастной женщины, попавшей неожиданно в кошмарные условия, которых для себя она никогда ожидать не могла и, вероятно, даже не воображала, что такие на свете бывают...Положение А.А. Вырубовой в крепости было хуже всех. Настроенная против нее часть охраны и гарнизон ее ненавидели и ненависть свою всячески проявляли. Было ясно:

если жертвы будут, первой из них будет А.А. Вырубова».

Анна Александровна в тюрьме постоянно молилась и с Бопереносила жией помошью муки и страдания, выпавшие на ее долю. Единственной иконой, разрешенной арестантке Вырубовой иметь в камере, была маленькая икона Божией Матери «Могилевская»: «Сотни раз в день и во время страшных ночей я прижимала ее к груди». В письме к отцу от 18 октября 1917 года она пишет: «Верю, что каждый вздох слышит Бог; но так ужасно нестерпимо выносить зло, когда сама старалась всю жизнь делать добро». У родителей Анны Александровны охранники выманивали крупные суммы денег якобы для облегчения судьбы их дочери и пропивали их. В мае 1917 года по рас-Чрезвычайной поряжению следственной комиссии было произведено медицинское обследование Анны Вырубовой, которое установило, что она девственница. (Муж ее был садист и полный импотент). На допросах, длившихся ΠO четыре часа и больше, настаивали, чтобы она дала показания против Николая II и его супруги, но Анна держалась твердо и клеветать не стала. Через пять месяцев ее выпустили на свободу «за отсутствием состава преступления».

В конце августа 1917 года Временное правительство решило в 24 часа выслать ее за границу. В Финляндии на станции Рихимякки толпа революционных матросов ссадила ее с поезда, едва не учинив самосуд, и ее отвезли на яхту «Полярная звезда», которая направилась в Свеаборг. Целый месяц мать страдалицы хлопотала во всех инстанциях об освобождении дочери, и ее хлопоты увенчались успехом: Анну из Свеаборгской крепости доставили в Смольный и вновь отпустили под расписку. Зиму и лето 1918 года провела на свободе, но постоянно опасалась новых арестов. В этот период она переписывалась с членами царской семьи и посылала им с верными людьми посылки с продуктами.

7 октября 1918 года ее снова арестовали по доносу писаря из Серафимовского лазарета и, продержав пять дней на Гороховой, поместили в Выборгскую тюрьму. Через месяц снова освободили. Всю зиму 1919 года Анна Александровна с матерью голодали, немного помогали добрые люди. 1919 года провели «Зиму тихо, — писала она в своих воспоминаниях. — Но я очень нервничала: успокоение находила только в храмах. Ходила часто в Лавру, на могилу отца... Жили, стараясь не терять бодрости духа и упования на милосердие Божие».

В сентябре Анна Александровна увидела во сне о. Иоанна Кронштадтского, который сказал ей: «Не бойся, я всё время с тобой». 24 сентября 1919 года — новый арест и заключение в тюрьму на ул. Гороховой. В своих записках Анна рисует ужас положения арестованных большевиками людей, их вечный страх за свою жизнь. Один из следователей прямо заявил ей на допросе: «Наша политика — уничтожение». Нервная и измученная, возвращалась Анна в камеру после допросов, длившихся долгие часы. Ноги ее отекали, болело сердце, были частые обмороки. Ночами молилась Богу, чтобы спас ее от расстрела. Сколько слез было пролито Анной в те дни! Свое пребывание в тюрьме она сравнивает с адом. Успокоение получала только от чтения Библии и псалмов.

Получив свободу по Промыслу Божиему и заступничеством о. Иоанна Кронштадтского (при пересылке из одной тюрьмы в другую, куда ее отправляли на расстрел, чудом скрылась от сопровождавшего ее солдата), жила более года в Петрограде у знакомых и дру-



зей, скрываясь от властей. «В черном платке, с мешком в руках, я ходила от знакомых к знакомым. Постучав, спрашивала, как и каждый раз: «Я ушла из тюрьмы, примете ли меня? ...Как загнанный зверь, я пряталась то в одном темном углу, то в другом... Я каждую ночь ложилась, думая, что эта ночь моя последняя на земле». Находясь в ежеминутной опасности быть убитой, она дала обет, что если она останется в живых, то примет монашество и посвятит жизнь Богу. Постоянно преследуемая, без денег, без документов, босая, в рваном пальтишке, она в конце концов в декабре 1920 года вместе с матерью бежала из Советской России в Финляндию. Но и здесь, на чужбине, злоба и клевета со стороны бывших соотечественников-эмигрантов не оставляли ее.

На 39-м году своей жизни Анна Александровна приняла решение удалиться от мира и приняла тайный монашеский постриг с именем Мария (во имя св. равноапостольной Марии Магдалины). Это событие произошло 14 ноября 1923 года в Смоленском скиту Валаамского монастыря. Духовным отцом ее стал иеросхимонах Ефрем (Хробостов). В Линтульский женский монастырь (Финляндия) ее не приняли ввиду ее нетрудоспособности, поэтому она жила в миру вместе со своей матерью, которая скончалась 13 марта 1937 года. До 1939 года Анна Александровна проживала в Выборге, но в связи с угрозой захвата Выборга Красной Армией переехала в Швецию. В марте 1940 года возвратилась в Финляндию, где ей небольшую материальную поддержку стал оказывать знакомый еще по Петербургу фельдмаршал Κ.Г. Маннергейм. 1943-1947 гг. были для Анны Танеевой годами крайней бедности в связи с отсутствием всяких средств к существованию. В 1947 году умер ее духовный отец иеросхимонах Ефрем, и

духовное окормление монахини Марии переходит к валаамскому старцу схиигумену Иоанну (Алексееву).

Монахиня Мария провела в уединении почти половину жизни — 44 года и окончила свои дни в служении Богу в ангельском, монашеском чине. Она умерла 20 июля 1964 года в возрасте восьмидесяти лет и похоронена в Хельсинки на православном кладбище Ильинское.

В изгнании Анна Танеева наавтобиографическую писала книгу «Страницы моей жизни», которая вышла в свет на русском языке в 1922 году в Париже. В 1920-е годы в СССР в журнале «Минувшие годы» печатался так называемый «Дневник Вырубовой». В 1928 году Танеева поместила в эмигрантской газете «Возрождение» заявление, что этот «дневник» не принадлежит ее перу. Наиболее вероятными авторами «Дневника» являются известный писатель А.Н. Толстой и историк П.Е. Щеголев. 1928 году рижское издательство «Ориент» выпустило книгу «Фрейлина Ее Величества», содержащую фальсифицированный «Интимный дневник и воспоминания» А. А. Вырубовой. Подлинные воспоминания Анны Вырубовой-Танеевой изданы на финском языке уже после смерти автора. 2008 году впервые на русском языке в России вышла в свет «Анна Танеева фрейлина государыни».

При написании записок Анна Александровна заботилась не столько о своей собственной реабилитации, сколько о восстановлении доброго имени своих венценосных друзей, считая это своим долгом перед Богом, царем и Отечеством. Она знала, что придет время, когда соотечественники начнут интересоваться жизнью и деятельностью последнего русского Анна осталась верной государыне и свидетельствовала о святости жизни царской семьи. Она оставила нам, потомкам, правду

о тех событиях, свидетельницей которых она была. Ее свидетельства разрушили клевету на помазанника Божия, рассказывая, как святые страстотерпцы император и императрица верой и правдой служили своему Отечеству, беззаветно любя Россию.

Известно, что клевета средство политической борьбы. Придворная камарилья с помощью клеветы старательно расшатывала трон Николая II, думая тем самым посадить на престол наследника Алексея, при котором им удалось бы получить неограниченный доступ к царской казне. Некоторые из родственников царя сами претендовали на престол. Анна Александровна в своих воспоминаниях обвиняет, в частности, великих князей, которые затевали интриги против императорской четы. «Когда я вспоминаю все события того времени, мне кажется, будто двор и высший свет были как бы большим сумасшедшим домом, настолько запутанно и странно все было». Расчетливая злоба, заговоры сделали свое дело: родственники, генералы, обманутый народ оставили помазанника Божия, которому в свое время приносили присягу в верности.

Как видим, жизнь Анны Александровны была полна великих страданий: неудачное замужество, инвалидность после железнодорожной катастрофы, козни и интриги двора, аресты и ужасы тюремных заключений, скитание по домам после побега из тюрьмы. А самым страшным испытанием для неё был поток клеветы, общественное презрение. Но она все мужественно переносила, ибо перед ней был пример жизни государыни. Возможно, что полная испытаний, страданий, лишений и скорби судьба Анны явилась духовным залогом того, что ее жизненный путь благословлен Богом, что в конце этого пути ее ожидает Царство Небесное.





### Елена Метальникова

# Храм в честь Рождества Христова

Традиционно с торжественностью празднуется Рождество Христово. «Рождество во плоти Господа и Бога и Спаса нашего Иисуса Христа — событие бесконечно великой важности», — подчеркивал святой праведный Иоанн Кронштадтский. В одной из статей калужской православной печати сто лет назад мы находим такие слова: «Когда-то люди, говоря словами Евангелия, сидели темноте. Они томились во мраке безысходного темного греха в удалении от Бога. Не знали Бога, не знали правды. И спасение пришло. Взошло солнце с Востока. Загорелась звезда из Вифлеема. На земле стало светло». И до нас в XXI век доходит этот свет.

Во все времена на Святой Руси возводились храмы в честь Рождества Христова. На Калужской земле тоже издавна строились сначала деревянные, а потом и каменные дома

Божии в честь этого события, связанного с приходом на землю Спасителя. Статистика напоминает, что в тот период, когда в Калужской епархии насчитывалось 612 городских и сельских церквей, 103 из них были освящены в честь событий земной жизни Господа нашего Иисуса Христа, а 14 — непосредственно в честь Рождества Христова.

Не исключением был и Медынский уезд, где по состоянию на 1913 год было несколько Христорождественских храмов в селах Илове, Карамышеве, Рождестве при Угре, Рождестве на Шани, Шанском Заводе. За последнее время больше всего написано об истории храма в честь Рождества Христова села Карамышево. Но об одном интересном факте, связанном с событиями начала XVII века, даже в книге «Молитвами хранимый», которая посвящена разным периодам и событиям истории этого храма, только и упоминалось, что село Карамышево было вотчиной предков Романовых.

Как мы знаем, у Бога нет ничего случайного. Так и в случае раскрытия все новых и новых страниц истории церкви Рождества Христова в Карамышеве присутствует Промысл Божий, благодаря которому потомки тех, кто давным-давно, несколько веков назад жили и молились в храме этого села, узнают о прошлом своей малой родины. Конечно, только в 1878 году был освящен каменный храм в честь Рождества Христова с приделами Параскевы Пятницы и Василия Великого. До этой поры менялись местные землевладельцы, сменяли друг друга и деревянные храмы, которые приходили в ветхость.

В одной из записей в «Боровской десятине» было сказано, что названное село и зем-



ли вокруг принадлежали предкам царской династии Романовых. Деревянный храм стоял в Карамышеве в 1629–1630 годах, как зафиксировано в том же источнике, церковное строение появилось как боярское. В целом названная вотчина принадлежала сначала Ивану Никитичу Романову, а позже перешло к его сыну Никите Ивановичу. Только после 1776 года эти земли вошли в состав Медынского уезда.

Таким образом, первым владельцем Карамышева из числа Романовых был Иван Никитич. **Паты** его жизни: 1560–1640 гг. Он был сыном родоначальника династии Романовых — Ники-Романовича Захарьина-Юрьева. Это от него потомки получили фамилию Романовых. Никита Романов имел много детей. Если не называть всех его детей, то следует упомянуть помимо упомянутого уже Ивана Никитича (владельца Карамышева), Феодора Никитича. Феодор Никитич, приняв монашество, стал в дальнейшем патриархом Филаретом. Он же являлся отцом первого царя из рода Романовых — Михаила Федоровича.

Память о Никите Романове осталась не только на страницах книг по российской истории, его имя было увековечено в народных песнях, где он представал как заступник за слабых и обездоленных. Будучи родным братом царицы Анастасии, жены царя Иоанна Грозного, он был заметной фигурой с определенными возможностями. Нельзя сказать, что он был всеми любим. Достаточно вспомнить высказывание о нем князя Курбского (по книге «Сказания князя Курбского. Ч. 1. История Иоанна Грозного», изданной в Санкт-Петербурге в 1833 году).

Наиболее показателен отрывок из главы «Беседа царя с Вассианом. Возвращение из Казани» о влиянии братьев Романовых на царя: «Он же совета мудрых воевод своих не послу-

шал, послушал же совета шурей своих: они бо пошептаху ему во уши, да поспешится ко царице своей, сестре их; но и других ласкателей направили с попами». Как известно, под Капарем Иоанном занью c Грозным из Романовых были два брата — Данило и Никита. Но эта оценка принадлежала князю Курбскому. А ведь в другом дореволюционном издании писание князя Курбского сравнивается со злобным пасквилем.

Что же касается всенародной любви к Никите Романову, то это подчеркивалось и в юбилейном сборнике «Триста лет Романовых. царствования 1613–1913»: «Сын Романа Юрьевича Захарьина Никита, родной брат царицы Анастасии единственный сковский боярин, который оставил по себе добрую память в народе: его имя запомнила народная былина, представляя Никиту в своих песнях о Грозном посредником благодушным между народом, который просил о заступничестве, и крутым по нраву царем».

В одной из книг, вышедшей в свет перед 300-летним юбилеем воцарения династии Романовых на троне, можно прочесть следующее: «Романовы происходили из старинной, очень влиятельной и родовитой московской боярской фамилии Кошкиных-Кобылиных. В XVI веке они породнились с царствовавшей тогда династией, при чем царица Анастасия оставила о себе благодарную память в народе своей кротостью и добротой. Не менее был любим народом родной брат первой русской царицы Никита Романович, о котором сохранились в народной, а в частности в народно-казачьей, среде целые былины и песни».

Более трудные времена настали, когда повзрослели дети Никиты Романова, когда «всех Романовых схватили и привели на суд к патриарху и обвинили не только Романовых и их

родственников в покушении на жизнь Бориса», как указывается в том же источнике. Пострадали многие из них: Александр Никитич был сослан Усолье Луду на Белом море, где был удушен, Михаил Никитич жил в землянке и голодал в Ныробе, Федор Никитич тоже был сослан в Антониево-Сийский монастырь в пятнадцати километрах от Архангельска.

Будущий владелец Карамышева, Иван Никитич был сослан в Пелым. Туда же из Яренска, предварительного места заключения, был переведен и еще один брат – Василий Никитич. Здесь они сидели в одной избе, прикованные цепями к разным углам. В 1602 году с них были сняты цепи. Но как известно, Василий Никитич месяц спустя скончался на руках у брата. Иван Никитич в свою очередь тоже был болен так называемой черной немочью (то есть разбит параличом), он не мог владеть рукой и ногой. Таковы были последствия жестокого содержания.

В том же 1602 году Ивана Никитича, который был болен «старою болезнею, рукою не владеет, на ногу маленько приступает», как писали в донесении царю Борису, был перевезен в Уфу. Там он не избавился от наблюдения и присмотра за собой, но «в корме произошло улучшение: приказано было давать «по три блюда мяса» или рыбы вместо прежних двух». Далее произошли и другие радостные перемены: Иван Никитич был переведен на службу в Нижний Новгород. Правда, надзор по-прежнему оставался строгим.

Только позже, когда Лжедмитрий I старался утвердиться на престоле, Романовы вернулись из ссылки. По другой версии возвращению Ивана Никитича способствовала Ирина Никитична Годунова, жена одного из родственников царя Бориса и дочь Никиты Романо-



ва. Но нельзя забывать о том, сколько страданий он перенес в ссылке. Федору Никитичу была предоставлена Ростовская митрополия. Не обошел своими милостями новый претендент на трон и Ивана Никитича. Иван Никитич был возведен в сан боярина. Ему было разрешено с почетом перевести в Москву и похоронить в родовой усыпальнице — Ново-Спасском монастыре умерших в ссылке его братьев.

Иван Никитич Романов не только стал боярином в 1605 году, но и был осыпан милостями, которых еще пару лет назад и не мог ожидать. Позже, в 1606 году, он был послан в Козельск. Эти события произошли уже при правлении царя Василия Ивановича Шуйского. В 1606-1607 годах Иван Никитич участвовал в борьбе с врагами трона. По приказу Шуйского он участвовал в действиях против Болотникова, который был со своими приспешниками в Калуге. Снова Иван Никитич оказался на Калужской земле.

В исследованиях, посвященных этому периоду истории, приводятся разрядные росписи воевол. которые выполняя свой долг и приказ царя, были направлены под Калугу: «Царь Василий послал за ворами под Калугу бояр и воевод...: в большом полку бояре князь Иван Иванович Шуйский да Иван Никитич Романов...» Этими разрядными списками подтверждается, что Иван Никитич Романов не просто был в главном месте, где были сосредоточены все силы, посланные царем Василием Шуйским, но и активно участвовал в военных действиях. При битве на Вырке в 1607 году боярин Иван Романов был воеводой большого полка.

Но при избрании своего племянника Михаила Федоровича Романова, Иван Никитич не поддержал сына старшего брата. Он не скрывал своей позиции и высказывался прямо,

что Михаил молод и не готов мудро руководить в трудное время так, чтобы воцарился порядок. В 1613 году боярин Иван Романов вошел в семибоярщину. В ходе выборов на соборе он не поддержал кандидатуру Михаила Федоровича, который стал первым царем из рода Романовых. Таким образом, Иван Никитич попал в опалу. В будущем он не могожидать возвращения к государственной деятельности.

Нужно отметить, что состояние и земельные владения Ивана Никитича Романова к этому времени были очень значительными. Следует напомнить о том, что «Никита Романович имел во многих уездах Руси богатые вотчины и поместья. Особенно много у него было связей и отношений с костромским краем, где были целые гнезда его земельных владений, и с тогдашним югом государства». Поскольку в период начала царствования Михаила Федоровича Романова могли претендовать на наследство только сам царь и его дядя Иван Никитич, то между ними и были поделены земли и поместья.

Не будем забывать, что в 1613 году Иван Никитич Романов был отстранен от дел при государе. Служба осталась в прошлом, возможности на возвращение к своим прежним обязанностям он не имел. В № 7 журнала «Православный христианин» за 2014 год была опубликована статья о Никитском храме г. Калуги и его истории. В ней упоминалось о приналлежавшем Романовым богатейшем селе Спасском под Калугой. Это еще одна вотчина, которая принадлежала Ивану Никитичу и перешла по наследству Никите Ивановичу.

Но справедливости ради нужно сказать, что в период отстранения от дел и отъезда из Москвы, Иван Никитич Романов построил на берегу реки Воронеж город-крепость. Он носил название – Романов, В настоящее время это село Липецкого края. Игрушки из глины, которые изготавливаются здесь, до сих пор называются романовскими, а традиционные куклы – романушками. Как и село Спасское, владения Ивана Никитича на берегу реки Воронеж процветали.

Что касается села Карамышева, то в именно там, как указывают исследователи, находился боярский двор Романова. Это говорит о многом. Наличие приходской церкви, которая являлась боярским строением, показывает, владелен вотчины заботился о доме Божьем и его благолепии. Храм, хотя был деревянным (не будем забывать, что это было начало XVII века), не использовался в качестве домового, но был приходским.

Предположительно вначале храм был меньшим по площаоднопрестольным: ДИ И «Церковь святыя мученицы Пятницы, что в вотчине боярина Ивана Никитича Романова в селе Карамышеве дани 3 алтына 2 деньги; десятильничих 3 алтына 2 деньги». По более поздним документам значится: «162 года (в старом летоисчислении) по новому письму и дозору в селе Карамышеве настоящая церковь Рождество Христово, а Пятница в приделе, дани положено 2 рубля 22 алтына 5 денег ...»

Расположение и особенности планов городских и сельских боярских дворов, которые сохранились до наших дней, свидетельствуют о том, что чаще домовые храмы были в городских боярских владениях. Боярский двор, обнесенный забором, скрывал от чужих глаз домовые и прочие строения, которые были необходимы. Домовый храм находился там же. Примером такого варианта боярского двора можно считать общий план двора бояр Романовых на Варварке в Москве с домовой церковью в честь иконы Пресвятой Божьей Матери «Зна-



мение». Записи в «Боровской десятине», ссылки на которые уже делались, показывают, что Христорождественская церковь села Карамышева

была именно приходской. Таким образом, церковь в определенной степени была местом общения при патриархальности жизни. Около нее или на паперти до службы могли вестись деловые разговоры, обсуждаться вопросы частной и общественной жизни, разбираться и примиряться какие-то повседневные споры прихожан. Между тем Домострой предписывал стоять в церкви молча, не переминаться с ноги на ногу, не прислоняться к стенам и столбам, не смотреть по сторонам, предаваться молитве и не отвлекаться от службы.

Можно сделать предположение, которое не подтверждалось раскопками, но возникает из изучения рельефа местности, что боярский двор Романовых и храм той поры находились за плотиной (по состоянию на сегодняшний день) и рекой Арсанкой (Асенкой, как ее называют местные жители). В пользу этой версии говорит и то, что помещичьи земли и деревянная церковь, строенная в 1747 году графом Разумовским, находились в указанном месте. Только строительство каменного храма привело к выбору нового места, так как помещичьи земли находились там, где указано. А строительство нового каменного здания велось на церковной земле.

Остается только подчеркнуть, что село Карамышеве, как это подтверждено документами, принадлежало Ивану Никитичу Романову, который по своей боярской воле велел возвести храм. В период, когда в селе Карамышево появился боярский двор Ивана Никитича Романова, в этих краях было неспокойно. Дмитрий Иванович Малинин, описывая события тех далеких лет в своем труде

«Полотняный Завод в XVIII» , рисует ужасающие картины разорения, которое несли набеги: «Если в этом месте и существовало в начале XVII века селение, то лихие польские наездники Чаплинский и Опалинский разорили его в 1617 году до основания, когда они держались в укрепленном лагере в Товаркове и делали оттуда стремительные набеги...» Поэтому для развития края и сохранения Православия было очень важно, чтобы села развивались и не страдали от вражеского напаления.

Иван Никитич Романов отошел ко Господу в 1640

году. При погребении боярина Ивана Никитича Романова присутствовал царь Михаил Романов. Федорович скольку из его сыновей был жив только Никита Иванович, то он получил во владение вотчины родителя. долю Никиты Ивановича не выпало таких испытаний, как его отцу. Скончался Никита Иванович в 1654 году. С его кончиной (по причине того, что у него не было детей) прекратилось существование последней боковой ветви семейного древа династии Романовых. Исключение составило потомство царя Михаила Федоровича Романова.



# ••

### Елена Грекова

# Год совместной работы

Всего год назад, 15 февраля 2013 года, в Калуге было организовано православное краеведческое общество «Спас». Конечно, время юбилея не наступило. Год работы — это скромная дата. Пока нет повода для большого праздника и почивания на лаврах. Но никто из объединившихся в эту организацию ни о чем подобном и не думает. Все заняты своим привычным делом: обсуждают совместные проекты, работают в архивах, выступают на конференциях, читают лекции, готовят к публикации статьи и книги, оказывают столь необходимую помощь тем, кто еще в начале пути и только начинает работать с архивными документами.

Но несмотря на малые сроки деятельности, у ПОК «Спас» уже есть определенные успехи. Ведь так важно в каждом деле иметь хорошее начало, чтобы не огорчаться у истоков ручейка, который должен превратиться в полноводную реку, несущую всем знания о прошлом родного края, об истории православия на Калужской земле, о становлении и процветании Калужской епархии. Те, кто был первый год вместе, точно знают, что они будут и в дальнейшем трудиться для людей, в первую очередь для своих земляков. Этому члены ПОК «Спас» отдают время и силы, а у самого общества «Спас» уже есть своя история, пусть всего длиною в год, но год плодотворный и дающий надежды на будущее.

При слове «Спас» чаще всего большинство калужан и паломников, которые приезжают в наши края, вспоминают не

икону Спаса Нерукотворного, не какой-то из храмов, а Спас при Угре, так чаще всего называет народ Спасо-Преображенский Воротынский монастырь. И вспоминают не просто как живописное, радующее взгляд место, где высятся храмы старинной архитектуры, а как живительный оазис, где как-то само собой получается, что хочется остановиться, подумать, устремиться к духовной чисто-По Промыслу Божию те. восстановлена святыня. Высятся обновленные церкви, слышится колокольный звон, радующий душу верующих. И обновление здесь не только внешнее.

На первый план в лучших традициях русских монастырей выходит задача формирования благочестия в народе, укрепления в вере предков, обращения к корням. Понимание



того, что люди должны знать историю православия на Калужской земле, стремиться на деле следовать тому, что когдато было так привычно для православного христианина с малых лет, приближало к необходимости изучения прошлого.

Многое необходимо было сделать для создания православной культурной среды. Этому во многом способствует приобщение к тем знаниям, которые может дать развитие краеведения. Возможности исторического православного краеведе-

Члены инициативной группы ПОК «Спас» и настоятель Христорождественского храма в селе Карамышеве о. Александр Стуков

ния широки и многоплановы, поэтому их использование в просветительской деятельности и стало первой целью на пути к созданию краеведческой организации, которая могла бы объединить силы энтузиастов, увлеченных историей Православия на родной Калужской земле.

Первым шагом общей деятельности была подготовка к проведению конференции, посвященной 500-летию со-Преображенского Воротынского монастыря. Вскоре после возобновления церковных служб началась работа по сбору материалов о прошлом не только самого монастыря, а потом и просто приходского храма, но и сел и деревень, входивших в приход. Важно было и накапливать сведения о духовенстве, подготовить синодик, рассказать о достойном служении священства и церковнослужителей. К реализации этой благородной задачи привлекались краеведы, проявлявшие интерес к прошлому малой родины. В процессе накапливания материала о разных событиях, происходивших на этой древней земле, сформировалась инипиативная группа, члены которой всеми силами старались помочь в подготовке упомянутой уже конференции, посвященной славной дате — 500-летию Спасо-Преображенского Воротынского монастыря.

После проведения конференции появились новые думки. Никому не хотелось останавливаться на достигнутом. Хотелось продолжить начатое. Потребность общего обсуждения новых тем исследований и наработок вошла в привычку. Стало понятно, что при всем том, что уже существовали в Калуге различные краеведческие объединения, есть насущная необходимость в создании православного краеведческого общества. Краеведы, сплотившиеся в ходе подготовки конференции, были



уверены, что появление такого общества крайне необходимо для консолидации всех исследователей, занимающихся историей Православия на Калужской земле. Всячески поддерживала эту идею игумения Анастасия (Мордмилович). Попрежнему в монастыре продолжались встречи членов инициативной группы.

Но теперь их усилия были направлены на реализацию более сложных проблем. Решение о необходимости создания православного краеведческого общества было принято, даже название пришло само собой — «Спас». Другие варианты не рассматривались. С одной стороны, это название места первых встреч. Но дело не только в этом, хотя принять к сведению необходимо. Ведь есть и некий символический смысл в этом слове.

Необходимо было четко сформировать цели и задачи общества, спланировать основные направления работы. Обсуждения проходили конструк-

тивно, ведь собрались единомышленники, увлеченные общей идеей, которая сплачивала их, вела к новым вершинам. Их объединяло общее благородное желание послужить на ниве увековечения памяти тех, кто служил Богу и людям на этой земле, кто возводил новые храмы, занимался благотворительностью, кто именно здесь пострадал за Христа и веру в период гонений.

Необходимые документы были поданы митрополиту Калужскому и Боровскому Клименту, а через некоторое вреполучено благословение МЯ Его Высокопреосвященства. Так 15 февраля 2013 года православное краеведческое общество «Спас» начало свою работу. Круг тех, кто посещает встречи ПОК «Спас» достаточно широк, разнообразен по возрастным категориям: начиная от студентов и учащихся старших классов до почтенного возраста пенсионеров. Возраст в данном случае не помеха для взаимопонимания и сходных интересов. Именно по интересам молодежь, люди зрелого и пожилого возраста находят много общего. И это так замечательно, когда устремления объединяют, а не разводят по разные стороны.

Раз в месяц, а в некоторых случаях и чаще спешат члены ПОК «Спас» для того, чтобы узнать что-то новое и интересное от своих коллег-краеведов. Кто-то имеет возможность посещать все встречи, кто-то в силу занятости или рабочего графика приходит не каждый раз, но традиции первых общих доверительных обсуждений развиваются и совершенствуются. Как уже было сказано, объединились единомышленники, которые понимают друг друга с полуслова.

Не только выступления с последующим обменом мнениями стали привычными. Добавляются просмотры слайдов, роликов, фильмов. Трудно перечислить все темы, на которые подготовили выступления члены





ПОК «Спас». Тем более что каждое ИЗ выступлений было посвящено рассказу о тех персоналиях и событиях, которые не освещались в краеведческой литературе. Только результаты новых исследований предлагались на суд слушателей. В большинстве случаев это материалы, которые не появлялись и на страницах местной православной периодической печати. Члены ПОК «Спас» в этом случае были не только первыми благодарными слушателями, но и добрыми советчиками и в какой-то степени критиками.

Встречи c интересными людьми тоже никого не оставили равнодушными. В этом плане нельзя не вспомнить последний приезд в Калугу Александры Михайловны Осоргиной. Ее предки владели усадьбой в с. Сергиевском (ныне с. Кольцово). Не первый раз Александра Михайловна радовала калусвоими интересными рассказами и воспоминаниями о своих предках и семейных традициях дворян Осоргиных. Много нового поведала гостья из Франции о воспитании детей в православных традициях в семьях русских эмигрантов.

Поездки по разным районам Калужской области сонеотъемлемую ставляют часть работы ПОК «Спас». Хочется увидеть те святыни, о которых звучали рассказы на встречах. Не даром говорят, что лучше один раз увидеть, чем сто раз услышать. В год празднования 400-летия династии Романовых было решено посетить с. Карамышево и храм в честь Рождества Христова, который издавна находился на этой земле. Когда-то земли принадлежали предкам Романовых, были их вотчиной.

До поездки члены ПОК «Спас» познакомились с обзором очерков одного из настоятелей этого храма — отца Димитрия Любимова. Он запечат-

лел многое из истории жизни села и духовенства Христорождественской церкви в 20-е и 30-е годы девятнадцатого века. Эти зарисовки местных обычаев и нравов были интересны и сами по себе, и в связи с предполагавшейся поездкой. В Карамышеве гостей-калужан гостеприимно встретили настоятель храма отец Александр Стуков и матушка Ирина. Сменяя друг друга, они рассказали об истории храма, показали экспонаты музея, который пополняется за счет дарений местных жителей и в ходе возрождения храма. Современность была представлена восстановленной церковью и детской студией по работе с глиной.

В день празднования Тихвинской иконы Божией Матери группа представителей ПОК «Спас» посетила храм с. Козлове, чтобы побывать на престольном празднике и вспомнить о благотворителе храма — представителе рода Унковских. В какой-то степени эта поездка была посвящена памяти краеведа Л. В. Калашниковой, которая неоднократно на секциях краеведения в прошлые годы рассказывала о заслугах представителей этой известной фамилии. Август принес новую поездку — в Анастасов монастырь и душеполезные беседы с архимандритом Анастасием, ознакомление с достопримечательностями Одоева.

Особо нужно рассказать о неоднократных поезлках представителей ПОК «Спас» в с. Мошонки бывшего Мещовского уезда, где находится разрушенный временем и безбожниками когда-то прекрасный храм в честь Александра Невского. Считается, что тот, кто один раз побывает в этом храме, не может забыть эту святыню. Во всяком случае так говорят члены общества «Спас», которые бывают там не только на службах, но и на субботниках, рассказывают местным жителям о славной истории храма.

Участие в конференциях важная часть деятельности кажлого члена обшества «Спас». Выступление на таком краеведческом форуме является своеобразным отчетом о проделанной работе, позволяет рассказать о находках в архивах, поделиться ими с колле-В 2013 году гами. было несколько конференций, в которых участвовали представители ПОК «Спас». Но выделить следует Сергиевские чтения и конференцию, которая была посвящена приближающемуся 500-летию Лаврентьевского монастыря, подготовленные при активном участии членов ПОК.

Краткое перечисление того, что сделано за год, не может дать полной картины и всех особенностей деятельности ПОК «Спас», но позволяет получить первое впечатление о многоплановости и разнообразии форм работы этой краеведческой организации. Следует отметить и тот факт, что к калужанам присоединились краеведы г. Воротынска. Не просто растет число участников, а пополняется группа единомышленников, которые дальше будут открывать застраницы истории бытые Православия на Калужской земле. Православное общество «Спас» приглашает на свои встречи всех тех, кому это интересно.

Второй год работы начался с обсуждения новых планов и идей. Чтобы лучше узнать о новом в работе краеведческих организаций не из Интернета и прессы, а из уст самих краеведов разных областей, члены ПОК «Спас» съездили на XXII Рождественские чтения в Москву, посетив те секции, на которых можно было познакомиться с опытом работы коллег.



